
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                             
                                              

                                           
                                              

                              
 
 
 
 
 

ISSN : 2756-7680 
 

© Presses Universitaires de Ouagadougou 
03 BP 7021 Ouagadougou 03 (Burkina Faso) 

Université Joseph KI-ZERBO 

 
Volume 1 N0 003 - Décembre 2025 



 

 

Administration 
 

Directeur de publication 
Alexis Clotaire Némoiby BASSOLÉ 

 Maître de conférences 
 

Directeur adjoint de publication 
Zakaria SORÉ, Maître de conférences 

 
Secrétariat de rédaction 

 
Dr Abdoulaye SAWADOGO 

Dr George ROUAMBA 
Dr Paul-Marie MOYENGA 

Dr Miyemba LOMPO 
Dr Adama TRAORÉ 

 
 

Contacts 
 

03 BP 7021 Ouagadougou 03 (BurkinaFaso)  
Email : rah@ujkz.bf  

Tél. : (+226) 70 21 27 18/78 840 523 
 

Éditeur  
 

Presses Universitaires de Ouagadougou 
03 BP 7021 Ouagadougou 03 (Burkina Faso) 

 
 
 
 

  



 

Comité scientifique 
 

André Kamba SOUBEIGA, Professeur Titulaire, Université Joseph 
Ki-Zerbo, Alkassoum MAÏGA, Professeur Titulaire, Université 
Joseph Ki-Zerbo, Augustin PALÉ, Professeur Titulaire, Université 
Joseph Ki-Zerbo, Valérie ROUAMBA/OUEDRAOGO, Professeur 
Titulaire, Université Joseph Ki-Zerbo, Gabin KORBEOGO, 
Professeur Titulaire, Université Joseph Ki-Zerbo, Ramané KABORÉ, 
Professeur Titulaire, Université Joseph Ki-Zerbo, Fernand BATIONO, 
Professeur Titulaire, Université Joseph Ki-Zerbo, Patrice TOÉ, 
Professeur Titulaire, Université Nazi Boni, Ludovic O. KIBORA, 
Directeur de Recherches, Institut des Sciences des Sociétés, Lassane 
YAMEOGO, Professeur Titulaire, Université Joseph Ki-Zerbo, 
Jacques NANEMA, Professeur Titulaire, Université Joseph Ki-Zerbo, 
Aymar Nyenyenzi BISOKA, Professeur, Université de Mons, Issaka 
MANDÉ, Professeur, Université du Québec A Montréal, Magloire 
SOMÉ, Professeur Titulaire, Université Joseph Ki-Zerbo. Mahamadou 
DIARRA, Professeur Titulaire, Université Norbert Zongo, Relwendé 
SAWADOGO, Maître de conférences Agrégé, IBAM, Hamidou 
SAWADOGO, Maître de conférences Agrégé, IBAM, Patrice 
Rélouendé ZIDOUEMBA, Maître de conférences Agrégé, Université 
Nazi Boni, Aly TANDIAN, Professeur Titulaire, Université 
Gaston Berger, Pam ZAHONOGO, Professeur Titulaire, Université 
Thomas Sankara, Didier ZOUNGRANA, Maître de Conférences 
Agrégé, Université Thomas Sankara, Salifou OUEDRAOGO, Maître 
de conférences Agrégé, Université Thomas Sankara, Oumarou 
ZALLÉ, Université Norbert Zongo, Driss EL GHAZOUANI, 
Professeur, Faculté des Sciences de l’Éducation, Université 
Mohammed V de Rabat/Maroc, K. Jessie LUNA, Associate 
Professor, Sociologie de l’environnement, Université d’État du 
Colorado - CSU. 
 

 
 
 

  



 

 
2 

Comité de lecture 
 

Alexis Clotaire BASSOLÉ, Sociologie, Université Joseph Ki-Zerbo, Zakaria 
SORÉ, Sociologie, Université Joseph Ki-Zerbo, Seindira MAGNINI, Sociologie, 
Université Joseph Ki-Zerbo, Évariste BAMBARA, Philosophie, Université 
Joseph Ki-Zerbo, Issouf BINATÉ, Histoire des religions, Université Alassane 
Ouattara, Abdoul Karim SAÏDOU, Science politique, Université Thomas 
Sankara, Gérard Martial AMOUGOU, Science politique, Université Yaoundé II, 
Sara NDIAYE, Sociologie, Université Gaston Berger, Martin AMALAMAN, 
Sociologie, Université Peleforo Gon Coulibaly, Muriel CÔTE, Géographie, 
Université de Lund, Heidi BOLSEN, Littérature française, Université de 
Roskilde, Sylvie CAPITANT, Sociologie, Université Paris I Sorbonne, Sita 
ZOUGOURI, Sociologie, Université Joseph Ki-Zerbo, Désiré Bonfica SOMÉ, 
Sociologie, Université Joseph Ki-Zerbo, Alexis KABORÉ, Sociologie, 
Université Joseph Ki-Zerbo, Bouraïman ZONGO, Sociologie, Université Joseph 
Ki-Zerbo, Paul-Marie MOYENGA, Sociologie, Université Joseph Ki-Zerbo, 
George ROUAMBA, Sociologie, Université Joseph Ki-Zerbo, Taladi Narcisse 
YONLI, Sociologie, Université Joseph Ki-Zerbo, Habibou FOFANA, Sociologie 
du droit, Université Thomas Sankara, Raphaël OURA, Géographie, Université 
Alassane Ouattara, Paulin Rodrigue BONANÉ, Philosophie, Institut des Sciences 
des Sociétés, Marcel BAGARÉ, Communication, École Normale Supérieure, 
Fatou Ghislaine SANOU, Lettres Modernes, Université Joseph Ki-Zerbo, 
Cyriaque PARÉ, Communication, Institut des Sciences des Sociétés, Tionyélé 
FAYAMA, Sociologie de l’innovation, Institut de l’Environnement et de 
Recherches Agricoles, Any Flore MBIA, Psychologie, Université de Maroua, Ely 
Brema DICKO, Anthropologie, Université des Sciences Humaines de Bamako, 
Tamégnon YAOU, Sciences de l’éducation, Université de Kara, Madeleine 
WAYACK-PAMBÉ, Démographie, Université Joseph Ki-Zerbo, Zacharia 
TIEMTORÉ, Sciences de l’éducation, École Normale Supérieure, Mamadou 
Bassirou TANGARA, Économie et développement, Université des Sciences 
sociales et de Gestion de Bamako, Didier ZOUNGRANA, Sciences 
Économiques, Université Thomas Sankara, Salifou OUEDRAOGO, Sciences 
Économiques, Université Thomas Sankara, Saïdou OUEDRAOGO, Sciences 
de Gestion, Université Thomas Sankara, Yisso Fidèle BACYÉ, Sociologie du 
développement, Université Thomas Sankara, P Salfo OUEDRAOGO, 
Sociologie du développement, Université Joseph Ki-Zerbo, Yacouba 
TENGUERI, Sociologie du genre, Université Daniel Ouezzin Coulibaly, 
Désiré POUDIOUGOU, Sciences de l’éducation, Institut des Sciences des 
Sociétés, Amado KABORÉ, Histoire, Institut des Sciences des Sociétés, 
Kadidiatou KADIO, Institut de Recherche en Sciences de la Santé, Salif 
KIENDREBEOGO, Histoire, Université Norbert Zongo, Oumarou ZALLÉ, 
Économie des institutions, Université Norbert Zongo, Dramane BOLY, 
Démographie, Université Joseph Ki-Zerbo, Roch Modeste MILLOGO, 
Démographie, Université Joseph Ki-Zerbo, Béli Mathieu DAILA, 
Sociolinguistique, Université Daniel Ouezzin Coulibaly, Oboussa SOUGUE, 
Sémiotique, Université Nazi Boni, Hamidou SANOU, Université Daniel 
Ouezzin Coulibaly, Oumar SANGARE, Sociologie, Université de Laval, 
Canada, Genesquin Guibert LEGALA KEUDEM, Economie, Université 
Nazi Boni, Awa OUEDRAOGO/YAMBA, Anthropologie de la santé, 
Université Nazi Boni. 

 
 



 

 3 

Éditorial 
 
La Revue Africaine des Humanités (RAH) est une revue internationale 
de sciences sociales à comité de lecture du Département de Sociologie 
de l’Université Joseph Ki-Zerbo. Elle publie deux numéros par an aux 
Presses universitaires de Ouagadougou. Elle publie des articles des 
disciplines relevant des humanités (Sociologie, anthropologie, 
Géographie, Histoire, Éducation, Philosophie, Psychologie, Politique, 
Économique, Droit, Linguistique, Communication). 
C’est une revue internationale à caractère pluridisciplinaire dont le 
siège social est à Ouagadougou. Les textes publiés par la revue 
proviennent d’horizons divers qui composent le vaste champ des 
disciplines issues des sciences humaines et sociales, des sciences 
juridiques et politiques, des sciences économiques et tout autre champ 
disciplinaire. 
La revue promeut et soutient la réflexion et la compréhension des 
dynamiques autour des questions de l’humanité. Elle encourage la 
production de textes de synthèse, de réflexions d’ordre théorique axées 
sur des études portant sur les thèmes liés aux défis des sociétés ; de 
travaux restituant la problématique des politiques publiques, des 
exigences économiques et organisationnelles, des réalités culturelles 
et des questions de tous ordres que pourrait soulever notre existence ; 
des apports de type herméneutique interprétant, dans un sens 
pluridisciplinaire, les innovations de l’intelligence artificielle et son 
impact sur la vie humaine ; des critiques de portée éthique e/out 
idéologique des transformations sociales et humaines marquées par les 
innovations et les expérimentations dans nos sociétés contemporaines ; 
des articles synthétisant ou établissant l’état des connaissances, 
retraçant l’évolution de la pensée autour des notions de valeurs 
humaines, ou orientant les enjeux de ce rapport vers de nouveaux 
horizons ; des actes de colloques aux thématiques autres peuvent être 
publiés par la Revue.  
La Revue Africaine des Humanités (RAH) est une tribune pour les 
chercheurs, les enseignants, les praticiens et pour les étudiants qui 
s’intéressent aux nouveaux phénomènes que suscitent les évolutions 
technologiques et leur rapport à l’humanité. Ce premier numéro est 
riche de dix contributions qui analysent les préoccupations de 
l’humanité dans la modernité. 

 
 

Alexis Clotaire Némoiby BASSOLÉ 
 

 
 
 
 
 
 

 



 

5 
 

 
Sommaire 

BILBAALGO OU BALÕNGẼ, LE QUARTIER DE BALƐM NAABA : 
MEMOIRE ET IDENTITE D’UN QUARTIER DE WAOGDGO        
LASSINA SIMPORE .................................................................................. 7 

TELEPHONIE MOBILE ET TRANSFERTS DE FONDS : UN 
VECTEUR DE RENFORCEMENT DES DYNAMIQUES 
TRANSLOCALES POUR LES EMIGRES BURKINABE EN COTE 
D’IVOIRE                                                                                                                    
BAKARY OUATTARA, MOUOBOUM MARC MEDA ET TAPSOBA 
TEBKIETA ALEXANDRA ...................................................................... 25 

REDUCTION DE LA FECONDITE DES ADOLESCENTES DE 1993 A 
2021 AU BURKINA FASO : LES PRINCIPAUX FACTEURS 
EXPLICATIFS ET MECANISMES DE CHANGEMENT 
DOUBA NABIE, ISSIAKA DABONE ET ROCH MODESTE 
MILLOGO ................................................................................................. 39 

ADOPTION A GRANDE ECHELLE DU MARAICHAGE 
BIOLOGIQUE CERTIFIE BIOSPG DANS LES COMMUNES DU 
GRAND OUAGA AU BURKINA FASO                                                     
NESSAN BAMISSA BARRO, PAUL ILBOUDO ET RAMANE 
KABORE .................................................................................................... 57 

AIRES PROTEGEES ET DEVELOPPEMENT LOCAL : QUAND LE 
PARC NATIONAL DU MONT SANGBE DEVIENT UN FARDEAU 
POUR LES RIVERAINS                                                                               
KASSIKAN GEOFFROY ULRICH NIANZOU ET ADON SIMON 
AFFESSI ..................................................................................................... 81 

LA SURVENANCE DU VIOL DANS LA COMMUNE D’ABOMEY-
CALAVI : ACTEURS, LOGIQUES ET VECU DES VICTIMES 
CLAUDINE AFIAVI PRUDENCIO ........................................................ 97 

PENSER ET PANSER LE MYSTERE DU MAL AVEC GABRIEL 
MARCEL                                                                                                                    
CALIXTE KABORÉ ............................................................................... 117 

FONCTIONS ET ENJEUX CULTUELS DU PARC URBAIN BANGR-
WEOOGO DE OUAGADOUGOU (BURKINA FASO)                     
ALEXIS KABORÉ .................................................................................. 133 

ETHNOGRAPHIER L’ACCES AUX PRODUITS FORESTIERS NON 
LIGNEUX (PFNL) : GENRE, TENURE ET NEGOCIATION DES 
DROITS AU BURKINA FASO                                                                                 
SITA ZOUGOURI, MAWA KARAMBIRI, MICHAEL P.B. BALINGA 
ET MATURIN ZIDA .............................................................................. 155 

ORGANISATIONS PAYSANNES DU BURKINA FASO : UNE 
CONSTRUCTION SOCIALE DE LA GOUVERNANCE INCLUSIVE 
DANS LA VILLE DE BOBO-DIOULASSO                                                  
YMBA AWA OUEDRAOGO ................................................................. 199



 

155 
 

 
Ethnographier l’accès aux Produits Forestiers Non 
Ligneux (PFNL) : genre, tenure et négociation des 

droits au Burkina Faso 
 

Sita ZOUGOURI 
Anthropologue, spécialiste du genre, Université Joseph KI-

ZERBO Burkina Faso 
sita.zougouri@gmail.com 

 
Mawa KARAMBIRI 

Spécialiste de l’engagement politique et technique pour l’Unité 
Sahel, CIFOR-ICRAF, Burkina Faso 

M.Karambiri@cifor-icraf.org 
 

Michael P.B. BALINGA 
Directeur exécutif, Earth Synergy Initiative (ESI), Ghana 

 mpbbalinga@gmail.com  
 

Maturin ZIDA 
Chercheur, Équipe Gouvernance, Équité et Bien-être, CIFOR-

ICRAF, Burkina Faso 
 M.Zida@cgiar.org   

 
Résumé  

 
Cet article analyse l’influence des régimes de tenure foncière et 

forestière sur l’accès, la gestion et la valorisation des Produits 
Forestiers Non Ligneux (PFNL) au Burkina Faso, en mettant un accent 
particulier sur les rapports d’autochtonie, de genre et de génération. À 
partir d’une enquête ethnographique menée dans plusieurs régions 
écologiques et socioculturelles du pays, l’étude montre que les droits 
d’accès aux PFNL sont profondément différenciés selon le statut 
foncier, l’ancienneté d’installation et les hiérarchies sociales locales. 
Les résultats mettent en évidence le rôle central, mais subordonné des 
femmes dans les chaines de valeur des PFNL, ainsi que les effets 
ambivalents des politiques publiques et de la décentralisation sur les 
régimes coutumiers de tenure. L’article souligne la nécessité d’une 
approche anthropologique de la gestion des PFNL, attentive aux 
pratiques locales, aux négociations sociales et aux inégalités 
structurelles qui traversent l’accès aux ressources naturelles. 

 
Mots-clés : Anthropologie politique des ressources naturelles, 
Genre, Régimes locaux de tenure foncière et forestière, Pluralisme 
normatif, Ressources Pourvoyeuses de Produits Forestiers Non 
Ligneux (RP-PFNL). 



 

156 
 

Abstract  
 
This article examines how local land and forest tenure regimes 

shape access to, management of, and benefit distribution from Non-
Timber Forest Products (NTFPs) in Burkina Faso, with particular 
attention to relations of autochthony, gender, and generation. Based on 
in-depth ethnographic fieldwork conducted across different ecological 
and sociocultural regions, the study reveals that access rights to NTFPs 
are highly differentiated according to land status, settlement history, 
and local power hierarchies. While women play a central role in the 
collection and valorisation of NTFPs, their access remains largely 
negotiated, unstable, and subordinated to male-controlled agricultural 
and land priorities. The findings further highlight the limited 
transformative impact of public policies and decentralisation reforms 
on customary tenure systems, which continue to structure everyday 
practices and conflicts around forest resources. The article argues for 
an anthropological approach to NTFP governance that fully 
acknowledges local tenure arrangements, social negotiations, and 
structural inequalities. 

 
Keywords : Political anthropology of natural resources, Gender, land 
and forest tenure regimes, Normative pluralism, Non-Timber Forest 
Products (NTFPs). 

Introduction 
 

Les forêts abritent des millions de personnes défavorisées 
auxquelles elles fournissent des opportunités de subsistance 
significatives, notamment à travers la collecte, la transformation et la 
commercialisation d’une large gamme de Produits Forestiers Non 
Ligneux (PFNL). Toutefois, ces ressources font l’objet de formes de 
gestion souvent inappropriées, sous l’effet de pressions anthropiques 
croissantes. Cette situation est aggravée non seulement par des 
capacités techniques limitées chez les acteurs locaux, mais également 
par des facteurs institutionnels, juridiques et sociopolitiques qui 
structurent l’accès, le contrôle et la valorisation des ressources 
forestières. 

Il en résulte que certains groupes d’usagers sont empêchés de 
contribuer pleinement à une gestion durable de ces ressources et se 
trouvent marginalisés dans l’accès aux opportunités de subsistance 
qu’elles offrent. Lorsque les principes de participation, d’équité dans 
la prise de décision et de partage des bénéfices ne sont pas respectés, 
la contribution des PFNL à la réduction de la pauvreté s’en trouve 
limitée, tandis que les conflits liés aux droits d’accès et à la distribution 
des bénéfices peuvent s’intensifier. Par ailleurs, la durabilité des 
ressources pourvoyeuses de PFNL est souvent compromise par la 
concurrence entre usagers, la tendance à la surexploitation, le déficit 



 

157 
 

d’informations et de connaissances techniques, ainsi que par les 
ambiguïtés et iniquités dans l’application conjointe des régimes 
traditionnels et modernes de tenure foncière et forestière. 

Au Burkina Faso, plusieurs initiatives ont été mises en œuvre pour 
répondre à ces défis, notamment à travers une implication accrue des 
communautés locales dans la gestion des ressources forestières, avec 
une attention croissante portée aux PFNL. Si ces initiatives ont 
enregistré des résultats contrastés, des difficultés persistantes 
demeurent, en particulier en matière de régimes de tenure foncière et 
forestière, de droits d’accès, d’équité de genre et de disponibilité 
d’informations pertinentes pour orienter les décisions de gestion. 
Ainsi, malgré l’existence de cadres politiques, législatifs et 
réglementaires visant à promouvoir l’équité et la durabilité dans la 
gestion des ressources forestières, certaines normes et pratiques 
socioculturelles continuent de produire des formes d’accès et de 
contrôle différenciées, voire inéquitables, entre les groupes sociaux. 

Au-delà d’une analyse sectorielle des Produits Forestiers Non 
Ligneux, cet article s’inscrit dans une anthropologie politique de 
l’accès aux ressources naturelles. Il analyse la manière dont les 
régimes locaux de tenure foncière et forestière, combinés aux rapports 
d’autochtonie, de genre et de génération, structurent des droits 
différenciés d’accès, d’usage et de contrôle des ressources forestières. 
L’article adopte une démarche résolument ethnographique, 
privilégiant l’analyse des pratiques, des discours et des arrangements 
locaux, à partir de l’observation de terrain et des récits des acteurs. Ce 
choix méthodologique assume une mobilisation ciblée de la littérature 
au profit d’une restitution fine des dynamiques sociales observées dans 
un contexte marqué par le pluralisme normatif, la décentralisation et 
la marchandisation croissante des PFNL. 

À partir d’une enquête ethnographique approfondie, cette 
recherche s’attache à répondre à la question centrale suivante : 
comment les régimes locaux de tenure foncière et forestière, à 
travers les rapports d’autochtonie, de genre et de génération, 
façonnent-ils l’accès différencié aux Produits Forestiers Non 
Ligneux et la distribution des bénéfices qui en découlent ? Plus 
spécifiquement, l’analyse examine les facteurs institutionnels, 
juridiques et pratiques qui influencent la disponibilité des ressources 
pourvoyeuses de PFNL et les opportunités de moyens d’existence pour 
les différents groupes sociaux. Elle s’intéresse également aux 
modalités locales de négociation des droits d’accès, aux rôles 
respectifs des femmes, des hommes et des enfants dans les chaines de 
valeur des PFNL, ainsi qu’aux mécanismes de distribution des 
bénéfices et aux inégalités de genre qui peuvent en résulter. Enfin, 
l’article interroge les écarts entre les cadres politiques et 
réglementaires existants et leurs modalités d’application concrète sur 
le terrain. 

 
 



 

158 
 

I. Méthodologique de l’étude 
 
Cette étude repose sur une approche qualitative et ethnographique, 

centrée sur l’analyse des régimes locaux de tenure foncière et 
forestière et des droits d’accès aux Produits Forestiers Non Ligneux 
(PFNL) dans 5 sites qui sont des communes distinctes que sont Sapouy 
(province du Ziro), Yamba (province du Gourma), Sebba (province du 
Yagha), Barsalogho (province du Sanmatenga), Lalgaye 
(Koulpelogo). Elle mobilise une ethnographie des droits et des 
pratiques, attentive au contenu des droits, à l’identification de leurs 
titulaires et aux stratégies développées par les acteurs autour de 
l’accès, de l’usage et du contrôle des ressources forestières. Une 
attention particulière est accordée aux rapports d’autochtonie, de genre 
et de génération, ainsi qu’aux modalités locales de négociation des 
droits. 

La collecte des données s’est appuyée sur une combinaison d’outils 
qualitatifs comprenant l’observation directe, des entretiens semi-
structurés (70) et des focus groups (2 par site dont 1 avec les femmes 
et 1 avec les hommes). Les enquêtes ont été conduites auprès de 
différents groupes d’acteurs afin de saisir la diversité des positions 
sociales et des rapports aux ressources. Au niveau villageois, les 
informateurs comprenaient notamment les chefs de village, chefs de 
terre et de brousse, chefs de lignage, chefs de ménage, adultes du 
lignage, femmes, jeunes et enfants collecteurs. Les migrants 
(agriculteurs, pasteurs et autres) ont également été intégrés à l’enquête, 
à travers des entretiens avec des chefs de famille, de premiers 
migrants, des responsables de groupes migrants, des femmes, des 
jeunes et des enfants collecteurs. Au niveau communal, des entretiens 
ont été réalisés avec des conseillers municipaux, des agents 
administratifs et des acteurs institutionnels impliqués dans la gestion 
locale des ressources. Enfin, des personnes-ressources telles que des 
agents des services forestiers, des leaders communautaires, religieux 
et associatifs ont été consultées. La recherche a été conduite du 5 juillet 
au 20 août 2010. 

 
II. Résultats de l’étude 

 
II. 1. Organisation socio politique et maîtrises foncières 
 
Les cinq sites couverts par l’étude sont situés dans cinq provinces 

du pays (centre, centre-est, sud, et le nord-est) qui représentent cinq 
zones écologiques plus ou moins différentes. Ces sites se 
particularisent aussi par des groupes socioculturels différents ainsi que 
des systèmes de tenure foncière et forestière différents tels celui des 
Nuna à Sapouy, celui des Moose à Barsalogho, celui des Yana à 
Lalgaye, celui des Peuls à Sebba et celui des Gourmatché à Yamba. 
De ce fait ce travail fait ressortir des similitudes et des différences aussi 
bien du point de vue de la tenure coutumière, de la gestion quotidienne 



 

159 
 

des droits d’accès à la terre et aux RP-PFNL que du point de vue des 
rapports de genre dans la distribution des ressources et des bénéfices.  

Pour saisir la problématique d’ensemble et ces spécificités en 
matière de tenure et de rapport de genre dans la distribution des 
bénéfices, il s’impose de cerner en premier l’organisation socio 
politique et le système de tenure coutumière de chaque site de 
recherche. 

 
• Site de Sapouy  

 
Le site de Sapouy est situé dans la zone sud-soudanienne du 

Burkina Faso, caractérisée par une pluviométrie relativement élevée et 
une végétation diversifiée comprenant des savanes arbustives, 
arborées et des forêts-galeries. Ces formations végétales constituent un 
réservoir important de Produits Forestiers Non Ligneux. 

L’organisation socio-politique en pays gurunsi repose sur un 
système de pouvoir segmentaire, articulé autour de deux figures 
centrales : le chef de village, détenteur du pouvoir politico-religieux, 
et le chef de terre, garant des droits fonciers et du patrimoine ancestral. 
Les villages de Galo et de Baouiga, habités majoritairement par des 
Nuna, partagent une histoire de peuplement commune et une maîtrise 
foncière historiquement imbriquée. Les rapports d’autochtonie y sont 
complexes et traversés par des rivalités symboliques liées à l’histoire 
du peuplement et à la possession du Pa-kwere, fétiche du pouvoir, qui 
fonde des hiérarchies durables entre villages. Ces hiérarchies 
influencent directement les droits d’accès à la terre, à la brousse et aux 
ressources forestières. 

La zone est également marquée par une forte migration interne, 
principalement moaga, ancienne et récente. Cette migration a donné 
lieu à une catégorisation fine des migrants, distinguant les tengaramba, 
considérés comme anciens installés, des saana, nouveaux arrivants. 
Ces statuts conditionnent l’accès différencié aux terres agricoles, aux 
espaces de brousse et aux ressources forestières, et jouent un rôle 
central dans la structuration des droits liés aux PFNL. 

 
• Site de Barsalogho 

 
Barsalogho est situé dans une zone soudano-sahélienne 

caractérisée par une mosaïque de steppes et de savanes arbustives et 
arborées, offrant des ressources forestières non ligneuses soumises à 
une forte pression foncière. La population est composée 
majoritairement de Moose autochtones, aux côtés de groupes Fulcé, 
Peulhs et Rimaïbé. Les villages étudiés se caractérisent par une 
organisation foncière fragmentée, dans laquelle plusieurs entités 
administratives modernes coexistent avec des autorités foncières 
traditionnelles relevant parfois d’autres villages. 



 

160 
 

Les rapports d’autochtonie sont au cœur des tensions foncières 
locales, notamment dans le cas des villages de Nagraogo Mossi et 
Nagraogo Fulcé, liés par une histoire de peuplement commune, mais 
divisés par des revendications concurrentes de primauté foncière. Ces 
différends influencent directement les droits d’accès aux terres et aux 
ressources forestières. Dans cette zone, la catégorie de « migrant » est 
principalement attribuée aux éleveurs peulhs et aux nouveaux 
arrivants, tandis que Moose et Fulcé revendiquent tous deux un statut 
d’autochtone, illustrant la dimension négociée et politiquement 
sensible de l’autochtonie dans la gestion des ressources naturelles.  

 
• Site de Lalgaye  

 
Le site de Lalgaye se situe dans une zone soudano-sahélienne à 

savane arborée peu dense, comprenant plusieurs zones forestières le 
long des cours d’eau, riches en ressources ligneuses et non ligneuses. 
La population est composée de Yana autochtones et de migrants 
moaga et peuls. L’organisation foncière locale présente la particularité 
de villages dépourvus de chef de terre, la gestion spirituelle et foncière 
relevant de villages voisins, notamment Tengsobatenga. Cette 
configuration influence fortement les modalités d’accès aux 
ressources forestières.  

La présence de forêts protégées et de zones sous gestion forestière 
étatique introduit une superposition de régimes de tenure, mêlant 
règles coutumières, dispositifs administratifs et interventions des 
services forestiers. Ces arrangements pluralistes façonnent les 
pratiques locales d’accès aux PFNL et les rapports de pouvoir entre 
acteurs. 

 
• Site de Sebba 

 
Sebba est situé dans une zone sahélienne dominée par une 

végétation de steppe arborée et arbustive, où les ressources 
pourvoyeuses de PFNL, telles que le baobab et le dattier du désert, 
sont essentielles aux moyens de subsistance. Les villages étudiés sont 
majoritairement habités par des Peuls considérés comme autochtones, 
aux côtés de groupes gourmantché, moose et bissa. Le système 
coutumier peul se distingue par l’absence de chef de terre, le chef de 
village assurant la gestion des droits d’installation et d’accès aux 
ressources naturelles. Cette organisation confère au chef de village un 
rôle central dans la régulation des usages des PFNL, notamment dans 
un contexte marqué par la mobilité pastorale et la coexistence de 
groupes aux pratiques économiques différenciées. Le cas de Sebba 
illustre ainsi une configuration spécifique de la tenure foncière et 
forestière en contexte pastoral peul, où le pouvoir foncier ne repose 
pas sur une dissociation entre autorité politique et autorité foncière. 



 

161 
 

Cette centralisation s’inscrit dans une logique pastorale où la terre 
n’est pas conçue comme un patrimoine lignager sacralisé, mais comme 
un espace fonctionnel régulé par l’autorité villageoise. Les Peuls 
exercent ainsi un contrôle direct sur l’installation des autres groupes et 
sur l’accès aux ressources forestières, notamment aux PFNL. 
L’absence de chef de terre ne traduit donc pas une faiblesse du système 
coutumier, mais révèle une autre forme d’institutionnalisation du 
pouvoir foncier, plus centralisée et moins ritualisée. Cette 
configuration produit des effets directs sur les modalités d’accès aux 
ressources pour les femmes, les migrants et les groupes socialement 
subalternes, dont les droits demeurent fortement dépendants de la 
reconnaissance par l’autorité villageoise. 

 
• Site de Yamba 

 
Yamba est situé dans l’est du Burkina Faso, au sein d’une zone de 

savane où cohabitent des populations gourmantché autochtones et des 
migrants moaga et peuls. Le site se distingue par son statut de 
principauté (Diéma), conférant à la chefferie locale un pouvoir 
politique et foncier étendu sur plusieurs villages environnants. 

La hiérarchie coutumière gourmantché structure fortement les 
droits fonciers et l’accès aux ressources forestières, la principauté de 
Yamba jouant un rôle central dans l’intronisation des chefs de village 
et l’attribution des terres. La décentralisation a cependant introduit une 
dualité de pouvoirs entre autorités coutumières et municipales, 
donnant lieu à des tensions autour du contrôle du capital foncier. Ces 
conflits institutionnels se répercutent directement sur les modalités 
d’accès aux ressources forestières et sur la redistribution des bénéfices 
liés aux PFNL. Ces différents contextes locaux mettent en évidence la 
diversité des régimes de tenure et des rapports d’autochtonie qui 
structurent l’accès aux ressources forestières. Ils constituent le cadre 
analytique à partir duquel seront examinées, dans les sections 
suivantes, les pratiques différenciées d’accès, d’usage et de contrôle 
des Produits Forestiers Non Ligneux selon le genre et la génération. 

 
II.2. Tenure foncière et forestière et Droits d’accès à la terre  
 
Dans la zone de Barsalogho, les principales activités qui 

caractérisent les villages d’étude sont l’agriculture, l’agro pastoralisme 
et l’élevage. Les Fulcés qui se nomment autochtones jouissent de 
possessions foncières permanentes sur lesquelles ils disposent des 
droits de contrôle et d’exploitation permanente, du droit 
d’investissement, droit de transmission inter générationnelle, du droit 
d’installation de nouveaux arrivants. La gestion foncière coutumière 
incombe au lignage du chef de terre, Sawadogo.  

Cette zone n’est pas une zone à forte migration. Les demandes de 
terre à but d’exploitation se font directement auprès du chef du village 



 

162 
 

qui délègue à son tour le chef de terre pour procéder à la délimitation 
de la parcelle. Ce type d’installation peut aussi se faire par les chefs de 
lignage sur leur propriété foncière sans forcément l’avis du chef de 
village. Dans le cas d’installation définitive, il faut impérativement 
l’avis du chef de village pour question de sécurité. Les 
« migrants« ainsi installés possèdent uniquement sur la terre des droits 
d’usufruits et de transfert intergénérationnel au sein du lignage.  

 Dans les zones d’études de Lalgaye, de Yamba et de Sebba et 
Sapouy les autochtones qui sont respectivement les Yana les 
Gourmatché, les Peuls et les Nuna vivent sur des possessions foncières 
permanentes acquises depuis l’installation de leurs lignages. Dans la 
tenure coutumière locale, la terre appartient au lignage des chefs de 
villages (Bagnan,Sow, Ouedraogo, Lompo, Koudougou). Ces lignages 
disposent de tous les droits fonciers dont entre autres du droit de 
contrôle et d’exploitation permanente, du droit d’investissement, du 
droit de transmission inter générationnelle, du droit d’installation des 
autres lignages et des migrants.  

 Les autres groupes de lignages disposent de droit d’exploitation 
permanente, de droit de transmission intergénérationnelle. Cependant, 
ils ne détiennent pas de droits d’installation de migrants. Ils peuvent 
certes accompagner le migrant et demander la terre lorsqu’ils sont 
hôtes : de ce fait, ils deviennent tuteurs de ces migrants, mais pas 
tuteurs fonciers. De plus ils acquièrent grâce à ces droits un patrimoine 
lignager qu’ils ne peuvent cependant pas en disposer c’est-à-dire qu’ils 
n’ont pas de droit d’aliénation. Cela constitue un aspect important qui 
définit en fin de compte aussi leurs droits d’accès sur d’autres types de 
ressources d’espace naturels différents.  

Il faut noter en particulier que le droit coutumier n’est ni homogène 
ni stable et connaît très souvent des changements suite aux pratiques 
foncières qui ont cours et qui sont souvent tolérées. Il connait ainsi 
d’une zone à une autre des particularités intéressantes à relever.  

Les groupes de migrants bénéficient de droits d’accès, 
d’exploitation et de transmission intergénérationnelle sur leurs champs 
et leurs jachères. Les limites de leurs terres sont à respecter. Cultiver 
au-delà de ces limites constitue des motifs valables de retrait de terres, 
surtout avec l’importance des pressions foncières. Les migrants ont 
ainsi le même statut foncier dans ces différentes zones socio 
culturelles. Cependant lorsqu’un groupe de migrants se détache 
comme il en est dans le cas au niveau de Baouiga Yorgo à Sapouy et 
de Nagraongo moose à Barsalagho par leur statut d’anciens et de 
premiers migrants c’est-à-dire de « first comers » (Kopytoff, 1987) en 
zone d’immigration, les droits fonciers se diversifient et se consolident 
sur certains points. En effet des groupes des migrants dits anciens 
migrants ne se reconnaissent plus comme étant des étrangers, ils 
réclament leur identité de tengaramba c’est-à-dire les « enfants du 
village » grâce aux prérogatives foncières dont ils disposent et refusent 
celui de saana c’est-à-dire « étrangers » migrants relativement plus 
récents des « later comers » et des « late comers » (kopytoff, 1987).  



 

163 
 

En effet, en faisant référence au village de Baouiga yorgo à Sapouy, 
les tengaramba à travers leur chef de village (Mosnaaba) peuvent 
installer leurs propres migrants sans en référer au chef de village et au 
chef de terre nuni. Cela concerne surtout les migrants de Baouiga 
Yorgo qui sont installés sur des possessions permanentes. Ils disposent 
ainsi de droits d’exploitation permanente de la terre, d’investissement, 
de transmission inter générationnelle et d’installation. Les autres 
migrants tout comme ceux installés avec les Nuna (même lorsqu’ils 
ont un Mosnaaba) disposent seulement de droits d’exploitation et de 
transmission intergénérationnelle. Il est intéressant de comparer ce 
type de droit à celui des autres lignages installés avec le lignage de 
chef de village qui n’ont pas la possibilité d’installations de migrants. 
Cette analyse sera mise en rapport avec les questions de droits de 
plantation d’arbres.  

De même à Nagraogo moose à Barsalago, les migrants moose qui 
sont d’anciens migrants bénéficient de ces mêmes droits qui leur 
donnent la possibilité d’installations de récents migrants dans leur 
zone d’installation octroyée par les autochtones de Nagraogo fulcés. 
Lorsqu’il y a des questions majeures concernant la terre et les 
sacrifices, ils font référence de ce fait aux autochtones de Nagraogo 
Fulcés.  

Dans le site de Yamba les différents lignages gourmantchés 
présents détiennent des droits de possessions foncières permanentes 
intergénérationnelles sur leurs terres. Ils possèdent aussi des droits 
d’investissement et d’aliénation et n’ont pas de compte à rendre au 
chef de village. Les chefs de terre qui ont plus un rôle sacrificiel ne 
s’immiscent pas dans les questions foncières des lignages. Son rôle 
s’arrête aux sacrifices faits à la terre. Ils utilisent ainsi le terme de 
propriétaires terriens pour parler de ces possessions foncières qui 
appartiennent à ces lignages. De ce fait chaque propriétaire de terriens 
peut ainsi installer des migrants. On passe par le chef de terre (tindano) 
pour introduire le migrant au chef de village. Ce dernier a juste besoin 
de donner son accord pour l’installation du migrant. Accepter le 
migrant dans le village en tant qu’étranger dépend en fait du Chef de 
village. Cependant il peut bien avoir de la terre de culture avec les 
différents propriétaires terriens. Ainsi les migrants possèdent sur leurs 
de champs de cultures et de jachères des droits d’exploitation 
permanente, cependant ils ne sont pas assurés des droits de 
transmission intergénérationnelle sur ces champs. Lorsque le fils ou le 
frère du migrant désire continuer l’exploitation de celui qui avait 
demandé la terre avec le gourmantché, il doit renégocier ses droits sur 
cette terre. Lorsque le migrant a plus de 7 années passées dans le 
village, il n’est plus considéré comme étant un migrant. 

Toutes les femmes de notre zone d’étude détiennent partout comme 
ailleurs au Burkina le droit d’accès négocié (avec l’époux) sur la terre. 
Il s’agit spécifiquement des femmes – épouses. Elles disposent ainsi 
d’un droit d’accès limité à la terre. Les terres qu’elles cultivent sont 
appelées des champs de femmes qui portent différents noms à travers 



 

164 
 

ces sites d’études tels belogo, pouni, pokoani, etc.  Il est cependant 
intéressant de noter que l’acquisition de ce droit d’accès connait très 
souvent des dynamiques qui influencent l’exploitation de leurs terres. 
En effet à Sapouy, la femme ne garde pas permanemment les terres 
« acquises » pour son champ individuel. L’emplacement de son champ 
dépend des besoins de son mari (Mawa, 2009). Aussi, le champ de la 
femme est situé à l’entrée du champ de l’époux. Ce qui permet à 
l’homme avec ses techniques agricoles extensives d’évoluer plus 
facilement vers les nouveaux défrichements (champs fertiles) et de 
léguer les terres dégradées à la femme. En effet l’emplacement des 
champs de femmes se situe la plupart du temps sur des terres de faible 
rendement. Les discours des hommes à ce propos se basent sur le fait 
que le champ de la femme doit toujours se trouver à l’entrée du champ 
principal. Une femme ne doit pas marcher sur le champ de son époux 
avant d’arriver dans le sien. Cela pourrait s’expliquer par le fait que 
l’emplacement du champ de la femme rentre dans une stratégie de 
contrôle socio-économique des activités de la femme. Par cet 
emplacement l’homme sait d’office en premier que la femme ne passe 
pas plus de temps dans son champ à elle que dans le champ familial, 
en second que cela permet à l’époux de savoir exactement ce que la 
femme cultive.  

Par ailleurs, il faut signaler que cet accès « négocié » à la terre des 
femmes est toujours un peu problématique. Les femmes ont certes ce 
droit d’accès aux champs de femme, mais elles n’ont pas de droit de 
contrôle non seulement sur cette terre, mais aussi sur leurs activités 
agricoles qui restent décidées et gérées par les hommes en fonction des 
activités agricoles du champ familial. Les informatrices soulignent 
effectivement que les activités agricoles de leurs maris se sont 
agrandies ces dernières années. En effet les exploitations familiales qui 
se sont renforcées depuis quelques années avec la culture du coton 
expriment des besoins plus importants en temps de travail, en main-
d’œuvre et en surfaces cultivables. Dans cette situation il est 
pratiquement impossible aux femmes de constituer leurs petits champs 
dont les cultures vont aujourd’hui au-delà de la culture des 
condiments. Elles restent obligées de se consacrer au champ familial 
qui est un champ commun. Quelques-unes arrivent toutefois à 
conserver des planches de culture du riz qui demandent moins de 
temps. De plus les hommes conviennent sur le fait que si les femmes 
ne les aidaient plus pour la culture des champs, ils ne pourraient jamais 
s’en sortir. Elles constituent une main-d’œuvre importante. En plus de 
cette question d’importance des champs de culture de rente, des 
informateurs hommes à Sablogo, évoquent aussi leurs occupations 
associatives de développement qui demandent à ce que les femmes 
soient permanemment disponibles pour les travaux champêtres.   

Cette même question joue également sur le temps de travail des 
femmes par rapport à l’exploitation des RP – PFNL. Les femmes 
moose (indifféremment par rapport à leurs statuts de migrant ou 
d’autochtones) et Yana n’ont absolument pas de temps pour la collecte 



 

165 
 

des PFNL tels que le karité, le néré à cause de leurs travaux champêtres 
familiaux qui leur prennent beaucoup de temps. En focus group à 
Sablogo à Gouli par exemple, lorsque la question de la production par 
saison de chaque femme a été évoquée, les femmes ont rendu 
responsable en partie (mis à part les questions de tenure) le temps de 
travail dont elles disposent. Lorsque les périodes de collecte des RP-
PFNL coïncident avec celles de la saison hivernale, l’exploitation des 
RP-PFNL se présente alors comme une troisième activité et sinon 
même la dernière activité sur leur calendrier journalier et saisonnier 
après les activités du champ familial et celles de leurs propres champs 
lorsqu’elles en possèdent toujours. Sur ce plan, elles connaissent toutes 
les mêmes problèmes qu’elles soient femmes Yana ou femmes de 
migrants. Comme le dit cet informateur : « Les femmes doivent 
s’adonner d’abord à la culture de leur champ, puis rejoindre le mari 
dans le champ familial. Si elle abandonne ces tâches pour les amandes, 
nous n’allons pas être d’accord » (informateur Yamba). 

Cependant, il est important d’introduire un élément de comparaison 
avec les femmes peules non seulement sur leurs sites de migration 
(Sapouy, Lalgaye, yamba), mais aussi sur leurs lieux d’origine comme 
à Sebba. L’élément temps joue en effet en faveur de ces femmes qui 
ne cultivent pas ou si elles ne font c’est toujours juste par choix ou 
loisir. Elles n’ont pas besoin de compter sur un champ pour satisfaire 
certains besoins domestiques de femmes. Les femmes peules en effet 
qui disposent ainsi de plus de temps ont la possibilité d’être à tout 
moment dans les champs et jachères des autres ainsi que dans les 
brousses. Elles sont d’ailleurs partout taxées « de grandes voleuses ». 
Cela est un élément si important qu’elles se présentent comme étant 
les plus grandes productrices de RP –PFNL tel le Karité et le néré 
comparativement aux autres femmes. La discussion lors du focus 
femmes à Sablogo s’est d’ailleurs enflammée à ce propos sur le temps 
libre des femmes peules et négligence prononcés des règles de gestion 
et d’exploitation des RP PFNL.   

À Sebba, plus particulièrement, les femmes peules ne cultivent pas 
dans le champ de leurs maris. Elles n’ont aucune contrainte par rapport 
au champ familial. Celles qui font des petits champs le font parce 
qu’elles le souhaitent. De ce fait elles se consacrent beaucoup plus à 
l’exploitation des PFNL (gomme arabique, Balanites, baobab, 
tamarin,). Leurs droits d’accès sur les RP-PFNL concernent aussi bien 
les ressources elles-mêmes ainsi que leurs bénéfices contrairement aux 
autres femmes dans les autres sites où les droits de collecte et de 
récolte diffèrent des droits d’en user pour soi-même.  

En somme, il important de noter que les changements qui sont 
susceptibles de toucher à ces différents droits et statuts fonciers 
proviendront des rapports fonciers et politiques dans ce contexte de 
décentralisation entre le pouvoir municipal et les chefferies 
coutumières qui continuent toujours de définir les droits fonciers des 
différents groupes socio culturelles utilisent aussi bien la terre que les 
diverses ressources. Les maires dans les communes veulent 



 

166 
 

rapidement se charger de gérer toutes les ressources naturelles sous 
l’utilisation de la nouvelle loi 034 qui consacre un domaine des 
collectivités locales sous la gestion de la commune. Deux exemples 
intéressants sont ceux de Sapouy et de Yamba. 

II.3. Modes de gestion et Droits d’accès des Ressources 
pourvoyeuses de PFNL différenciés par rapport au genre 

 
Des dynamiques apparaissent dans l’accès et l’appropriation des 
divers droits lorsqu’il s’agit de parler des arbres. En effet c’est le type 
de ressource qui en définitive précise et définit les types de droits 
d’accès et d’usage des ressources. Les droits sur un type de ressource 
ne garantissent pas automatiquement les droits sur les autres 
ressources (Weber, 1995).  

Ainsi ces ressources pourvoyeuses de Produits forestiers Non 
ligneux (PFNL) tels que le karité (Vitellaria Paradoxa), le néré (Parkia 
Biglobosa), le baobab (Andasonia Digitata), le dattier du désert 
(Balanites Aegytiaca) et des produits de la ruche rencontrés et retenus 
dans les sites de Sapouy, Lalgaye, Yamba, Barsalago, et Sebba sont 
régies par différents modes d’accès et de contrôle. Les droits d’accès 
et de contrôle de ces ressources pourvoyeuses diffèrent selon les 
acteurs et plus précisément selon les droits d’accès préalables à la 
terre.  

II.3.1. Droits d’accès et exploitation du Karité et du néré à 
Sapouy 

 
Ainsi avec les droits d’autochtonie sur la terre dont disposent les chefs 
de village et de terre, ils acquièrent automatiquement les droits de 
propriété sur les Ressources pourvoyeuses citées plus haut. Ainsi le 
Nuni chef de village en plus de détenir la propriété des arbres du 
Karité, du néré, a le droit de plantation d’arbres (locaux et non locaux). 
Même s’ils n’interviennent pas au niveau de la récolte et collecte des 
produits du karité, les produits collectés leur appartiennent et sont de 
ce fait versés à la consommation familiale. Par rapport au néré par 
exemple, certains chefs de terre s’adonnent eux-mêmes à la récolte de 
la ressource. Selon ces informateurs, il a toujours été ainsi dans la 
tradition nuni. Dans leurs discours : « …le néré appartient à l’homme 
et le karité à la femme ». Les femmes dans ce cas ne sont pas invitées 
à la collecte. Ils exploitent, contrôlent eux-mêmes la ressource.  

La prise en compte du genre est plus que jamais importante pour 
saisir l’exploitation et la valorisation des PFNL et aussi pour saisir la 
problématique de l’équité par rapport à la distribution des ressources 
et des bénéfices. Nous verrons comment la distinction de genre en 
rapport avec femmes/hommes ne nous permettait pas de rendre compte 
de la réalité des droits d’accès de ce groupe. Dans ce concept de femme 
utilisé très souvent en analyse du genre pour opposer à l’homme, il 



 

167 
 

faut distinguer un autre groupe d’acteurs femmes socialement et 
politiquement défavorisé en matière de droit d’accès au foncier.  

En effet, le concept de femmes n’étant pas un groupe homogène, il 
faut distinguer dans ce groupe différents groupes de femmes en rapport 
au statut foncier des époux. Le statut social, les droits d’accès 
d’exploitation et de contrôle des femmes dépendent du statut socio 
foncier de leurs époux. Aussi le concept de femme n’est pas un concept 
homogène dans les représentations des populations locales. La femme 
c’est spécifiquement l’épouse, la belle-mère et les sœurs, les filles, la 
grand-mère.  

Ainsi les femmes Nuna, épouses du chef de village, disposent de 
plus de possibilité d’accès. Par exemple, elles détiennent les droits de 
collecte et de droits de contrôle sur tous les arbres de karité et de néré 
dans tous les champs et jachères dont le chef est « propriétaire ». Ce 
droit leur permet de se positionner comme étant la femme privilégiée 
en matière de droit d’accès à ce type de ressource. Même si en fin de 
compte la ressource ne lui appartient en définitive vis-à-vis de son 
époux, elle est se présente comme étant la femme qui détient le droit 
sur les tous les arbres fruitiers. Les femmes des autres lignages Nuna 
elles attendent la fin du passage de la femme du chef de village avant 
d’aller voir ce qu’elles peuvent trouver. Elles exploitent en définitive 
les arbres situés dans les réserves de brousse et plus particulièrement 
dans le chantier d’aménagement forestier du Nazinon.  

Le passage de ces femmes après ou avant la femme du chef est 
caractérisé de vol. Elles deviennent alors ainsi selon les informateurs 
des voleuses. Il faut noter que la pratique du vol reste la seule voie 
pour les autres femmes de posséder en fin de compte du Karité. Elles 
y sont pratiquement obligées lorsqu’elles n’ont pas la possibilité et le 
temps d’aller jusque dans la zone aménagée. Les femmes Nuna autres 
lignages et les femmes moose sont en effet dans cette situation où pour 
collecter du karité il faut soit qu’elles le volent dans les champs et les 
jachères même leur « appartenant » ou soit qu’elles partent dans la 
zone aménagée qui leur permet des droits d’accès pour la collecte des 
ressources pourvoyeuses de produit forestier non ligneux. Dans le 
village de Baouiga yorgo spécifiquement qui est un village 
d’installation migrante, les droits d’accès des femmes sur les arbres 
sont relativement différents surtout en ce qui concerne le karité. Ces 
femmes peuvent collecter les fruits de l’arbre dans leurs champs ; plus 
précisément chaque femme peut exploiter le karité du champ de son 
époux. La femme du mosnaba n’a pas de droit de contrôle exclusif sur 
les arbres dans les champs des autres.  

En ce qui concerne le néré, il y a bien le droit de contrôle exclusif 
de la femme du chef de village nuni aussi bien à Galo, à Baouiga, qu’à 
Baouiga Yorgo. Et ce droit de contrôle est encore plus strict. Si avec 
le karité, ces femmes de chef de village tolèrent les déviations de vol 
des autres femmes Nuna, moose et peules, avec le néré ces déviations 
ne sont pas tolérées. Le vol est dans tous les cas une caractéristique de 
l’exploitation de certaines ressources pourvoyeuses des PFNL et aussi 



 

168 
 

une pratique locale qui comble les « frustrations » ou les 
manquements de la tenure coutumière. 

Le néré en effet semble appartenir à la femme nuni chef de village 
qui occupe de ce fait une place et des droits spécifiques sur la ressource 
vis-à-vis des autres femmes et hommes. Dans les discours des autres 
acteurs, il ressort facilement : « le néré appartient aux femmes 
anciennes gurunsi, tout le monde ne peut pas ramasser au hasard le 
néré ». Cependant cette ressource pourvoyeuse est en réalité la 
propriété du chef du lignage de la chefferie. Tous les arbres de néré de 
ce fait dans les champs ainsi que dans les jachères du village entier 
appartiennent au chef de village et au chef de terre et qui ont eu à 
installer d’autres lignages alliés et familles de migrants. Autrement dit 
ces acteurs détiennent le droit de propriété sur ces arbres et plus encore 
sur les graines de néré plus spécifiquement. Ils laissent la pulpe du 
Néré à la femme et conservent eux-mêmes les graines du néré après 
avoir soustrait la part des femmes pour la transformation en soumbala 
destiné à la consommation familiale. Les graines de néré données à la 
femme pour la confection du soumbala ne peuvent pas être vendues au 
marché. C’est bien pour cela qu’il est difficile de parler de filière 
organisée de graines de néré. Seul l’homme le vend au marché et cela 
seulement lorsqu’il en ressent le besoin. Lorsqu’une femme vend le 
soumbala elle a soit eu collecté le néré dans la zone aménagée ou soit 
a acheté les graines au marché. L’homme exerce un contrôle sur cette 
ressource du lieu de collecte à la maison pour la transformation pour 
la consommation. 

De plus, cette particularité du néré en matière de tenure foncière 
résout alors la question de la distribution de la ressource au sein du 
groupe des migrants, entre l’homme et la femme migrante. L’homme 
ne possédant pas lui-même la ressource, ne peut en aucun cas gérer 
celle qui est collectée dans un espace forestier open access pour la 
collecte des ressources pourvoyeuses de produits forestiers non 
ligneux. 

À côté de ces groupes de femmes, il est important de noter le cas 
de femmes migrantes peulhs. Ces femmes qui vivent la plupart du 
temps hors du village, en pleine brousse sont indexées dans ces 
villages comme étant celles qui possèdent le plus de ressources 
pourvoyeuses de PFNL en l’occurrence le karité et le néré. Elles 
disposent de plus de temps selon les autres groupes de femmes, elles 
sont au cœur de la brousse, donc elles ont un accès facile aux 
ressources en termes de distance et de temps de travail. Elles 
deviennent ainsi donc celles qui possèdent le plus de ressources. Ainsi 
elles sont alors les plus grandes « voleuses ». En fait, selon les femmes 
gurunsi, elles ne respectent pas les règles et personne ne peut les 
surprendre puisqu’elles savent très bien le temps de passage des autres. 
Il est de ce fait intéressant de noter que les femmes peules ne disposent 
pas de droit d’accès spécifique à l’exploitation de ces ressources, mais 
possèdent le plus de ressources.  



 

169 
 

Il faut noter également que bien que les femmes dans tous les deux 
villages travaillent en groupement féminin, l’exploitation des 
ressources pourvoyeuses de PFNL est complètement individuelle. Il 
ne s’agit pas de champ commun pour la culture des céréales ou des 
cultures de rente. Elles ne disposent pas non plus de parc à karité. La 
différence avec l’exploitation des PFNL, c’est justement l’aspect 
individuel qui se trouve être la base de l’organisation du groupement. 
Tous les groupements féminins qui exploitent le karité (le groupement 
féminin Zemstaba de groupement féminin Namoroyuan) les membres 
du groupement collectent individuellement les fruits du karité pour les 
amandes et fabriquent le beurre individuellement également.  

II.3.2. Droit d’accès et exploitation du karité et du néré à 
Yamba et Lalgaye 

 
Dans les villages de Yamba et de Boanga (commune de Yamba), 
sablogo, Gouli et Pihitenga (commune de Lalgaye) pour les modes de 
gestion ainsi que les droits d’accès et d’exploitation des arbres du 
karité et du néré diffère tout comme ailleurs. Les différents acteurs 
disposent des droits d’accès, d’usage et de contrôle différents. Ainsi 
lorsqu’il s’agit du karité, chaque acteur ramasse et collecte les noix 
dans son champ et ses jachères ainsi que dans les petites portions de 
réserves de brousse. Dans ces villages, les modes de gestion semblent 
similaires et permettent aux acteurs bénéficiant de statut foncier 
d’exploiter les arbres de Karité qui se trouvent dans les champs. Ce 
qui par contre se différencie des modes de gestion et des droits 
attribués dans le site de Sapouy. Cependant en ce qui concerne la forêt 
de Sablogo qui est forêt sous projet d’aménagement, les acteurs selon 
le chef de village n’ont pas le droit d’accès pour le ramassage et la 
collecte des produits forestiers non-ligneux. Cependant toute autre 
activité est interdite. La forêt est contrôlée et surveillée aussi bien par 
le chef de Sablogo que par le président CVD et le président du GGF. 
D’un acteur à un auteur, l’accès pour l’exploitation des PFNL diffère 
sensiblement. Il faudra noter quelques changements quant à l’accès et 
à l’exploitation des ressources naturelles en général dans cette forêt 
sous projet d’aménagement de Sablogo. En effet, la tenure locale dite 
coutumière semble avoir changé quant à certaines règles d’accès et 
d’exploitation des ressources. Cela pour dire que les politiques 
publiques et des textes de loi de l’État sont susceptibles d’apporter des 
changements de fond dans la tenure locale coutumière. Pour une forêt 
jadis ouverte (jusqu’en 2010) à tous les acteurs pour un accès ouvert 
et même pour des installations familiales ainsi que des exploitations 
des champs de culture est aujourd’hui et réglementée par des interdits 
et des règles coutumiers d’accès et d’exploitation. Il est intéressant de 
voir comment les tenures coutumières sont capables de s’adapter 
mieux de refondre certaines des règles foncières quant à la gestion des 



 

170 
 

ressources naturelles lorsque le dialogue avec les politiques est bien 
négocié.  

Les populations des arbres de néré sont en général peu nombreuses, 
l’accès et l’exploitation de l’arbre appartiennent au tuteur migrant, à 
l’autochtone qui l’a installé (chef et autres) aussi bien à Yamba et à 
Lalgaye. Cependant cette situation est flexible s’il n’y a aucune raison 
(conflit) d’imposer l’interdiction d’exploitation de l’arbre au migrant. 
Comme le dit cet informateur : « dans nos traditions, le néré ne peut 
pas appartenir à l’étranger, mais lorsqu’il y a de l’entente entre nous, 
on le laisse exploiter. Sinon s’il y a des tensions entre nous, nous 
partons exploiter notre néré chez les étrangers » (homme, cultivateur, 
07/07/2010). Ici, la tenure locale exclue les migrants dans 
l’exploitation du néré, mais les rapports sociaux peuvent la redéfinir.  

Les femmes épouses collectent le karité dans les champs et les 
jachères des maris ainsi que dans leurs petits champs. Les champs et 
les jachères familiaux sont strictement interdits d’exploitation par les 
autres. Les réserves de brousse sont toutes fois accessibles à toutes 
pour la collecte de toutes ces ressources. Notons que lorsque plusieurs 
femmes du même lignage sont dépendantes des (du) mêmes champs 
familiaux ou lignagers, la primauté de la collecte des noix de karité 
dans ces champs revient toujours à la femme du chef de lignage ou de 
famille c’est-à-dire de la femme de l’ainé du lignage. À cette dernière 
« appartient » les noix de karité de ces champs et jachères. Ainsi les 
autres femmes, c’est-à-dire belles-filles, filles, belles-sœurs, etc., 
collectent le karité de ces champs en son nom et collectent leurs noix 
de karité dans les autres espaces auxquels elles ont droit. Cela se 
vérifie dans tous les sites où le karité a été retenu comme espèce 
valorisée économiquement. Dans le site particulier de Sablogo à 
Lalgaye, lorsque la première femme du lignage est présente dans les 
champs, toutes les noix qui tombent en sa présence ne peuvent être 
ramassées que par elle. Par conséquent elle possède d’importantes 
quantités de karité. Lorsque cette femme est seule épouse du chef de 
lignage, elle se retrouve seule avec une importante quantité de noix de 
karité que le chef de lignage lorsqu’il est trop vieux ne contrôle plus. 
C’est alors à cette dernière de le distribuer entre les belles filles qui se 
passent la cuisine à tour de rôle. Les images ci-dessous montrent 
clairement que la ressource collectée par chaque type de femmes est 
séchée séparément selon qu’elle est belle fille, fille et belle-mère. 

L’exploitation du néré à Lalgaye plus précisément est uniquement 
est faite par les hommes comme en pays nuni en se référant aux 
discours de l’informateur-chef de terre. Les femmes n’interviennent 
dans l’exploitation de cette ressource qu’à l’étape de la transformation 
des fruits pour séparer la farine des graines et ensuite pour transformer 
une partie des graines en soumbala pour la famille.  

 
 
 



 

171 
 

II.3.3. Droit d’accès et exploitation du dattier du désert 
(Balanitès Aegyptiaca) à Yamba, Sebba et Barsalogo 

 
Dans la plupart des sites d’études où le dattier du désert est exploité 

c’est-à-dire à Yamba, Sebba, et Barsalogo, ces arbres sont accessibles 
dans la brousse et dans les champs sans l’autorisation du détenteur du 
droit d’exploitation ni celle du détenteur du droit de propriété. Ils 
bénéficient donc d’un libre accès partout, quel que soit le lieu 
d’approvisionnement. Cependant seulement dans le village de 
Tambondi à Sebba, cet accès libre à l’arbre du dattier du désert est 
remis en cause. Les produits du dattier du désert sont beaucoup 
exploités par les femmes et constituent régulièrement la plus 
importante source de revenus. Cela a alors entraîné une très grande 
pression foncière sur cet arbre, ce qui a par conséquent changé la 
tenure foncière dans ce village. Ainsi la collecte des produits connait 
une réglementation qui redéfinit les droits d’accès et d’exploitation de 
la ressource. Ainsi chaque famille n’exploite que la ressource de ses 
champs, ses jachères, de ses enclos à bétail et des réserves de brousse 
du village : « ce n’est pas qu’il n’y a pas suffisamment, il y en a. 
Actuellement là il y a beaucoup de gens qui en cherchent, donc pour 
avoir suffisamment, c’est difficile. C’est une ressource maintenant qui 
est recherchée partout… Dans le champ de quelqu’un, il faut demander 
la permission de ramasser au propriétaire du champ, s’il te le permet, 
c’est ça sinon, ce n’est pasrpossible. Forcément il faut 
l’informer…Mais s’il sait que la personne va vendre comme lui, là il 
ne va même pas donner ; il faut aller en brousse. Si c’est pour la sauce 
du soir comme ça, si tu viens le trouver, tu demandes et tu peux enlever 
un peu » (informateur, Tambondi). 
L’approvisionnement du dattier du désert ne se fait pas seulement en 
brousse ou dans les champs en culture, elle se fait aussi dans les enclos 
à bétail. Ce dernier lieu d’approvisionnement est fréquenté 
spécifiquement par les enfants. 
L’accès à cette ressource est ouvert (sauf à Tambondi) 
comparativement aux autres ressources. Dans ces sites, elle existe en 
quantité abondante et ne fait pas l’objet de contrôle particulier. 
Certains informateurs assurent que l’exploitation en grande quantité et 
la valeur économique de cet arbre ne se sont révélées en réalité que ces 
dernières années. Dans certains sites, l’utilisation des produits 
premiers de cet arbre se limitait à ses vertus médicinales. D’autres 
acteurs le transformaient en savon pour une utilisation domestique. 
L’intérêt économique global même jusqu’aujourd’hui n’a pas 
occasionné un changement de tenure en ce qui concerne l’accès et 
l’exploitation de cet arbre.   
La récolte des fruits du dattier du désert (Balanites Aegyptiaca) ne suit 
pas une technique particulière. Elle se fait par ramassage au sol ou par 
lapidation, ce qui n’épargne pas les fruits non mûrs et pose la 
problématique de la gestion durable des ressources naturelles. Les 



 

172 
 

hommes tout comme les femmes pratiquent cette activité, mais avec 
une prédominance féminine surtout dans la transformation.  

II.3.4. Droit d’accès, exploitation du Baobab (Andasonia 
digitata)  

Les modes d’accès aux arbres du baobab sont variés selon les 
villages. Les droits d’accès et d’exploitation sur les arbres varient en 
effet aussi bien selon la tenure locale, mais aussi selon le degré de 
pression d’exploitation de l’arbre. Les droits d’accès en effet 
s’équilibrent en fonction de la pression de l’activité d’exploitation et 
de l’activité économique autour de l’arbre. Sur l’ensemble des villages 
du site de Barsalogho et de Sebba à l’exception du village de 
Moussoua, l’accès aux feuilles et fruits du baobab est réglementé par 
l’autorisation du propriétaire du champ de culture et en jachère. Dans 
les autres brousses, l’accès est libre. 

Pour les migrants qui ont demandé une terre de culture, le droit 
d’exploitation des feuilles et des fruits du baobab s’acquiert auprès du 
détenteur du droit de propriété sur la terre. Les fruits arrivés à maturité 
sont cueillis et doivent être partagés avec celui-ci. Si ce dernier ne 
manifeste aucun intéressement à ce niveau, le migrant exploitant peut 
exploiter librement et les feuilles et les fruits. 

Dans le village de Moussoua en particulier à Sebba, l’exploitation 
des arbres de baobab, partout dans le village, dans les champs et dans 
la brousse est réglementée par l’octroi d’un permis d’exploitation 
délivré par l’agent forestier de Tankougounadjé. Le permis intervient 
aussi pour la cueillette des feuilles dans les champs (pour la 
consommation et la vente) en fin de saison pluvieuse où notamment 
les branches des arbres sont coupées. Ce permis qui coûte 2250 FCFA 
est valable pour 10 jours successifs et porte nécessairement le nom de 
la femme demandeuse et celui d’un enfant qui va l’accompagner dans 
la cueillette. Si lors du contrôle il y a un enfant autre que celui dont le 
nom figure sur le permis, ou des enfants en plus, la femme concernée 
est en infraction et est soumise à une amende qui peut aller jusqu’à 
25 000 FCFA. 
Dans le cas spécifique des champs de culture, c’est le chef de ménage 
qui coiffe l’arbre et partage les feuilles entre les épouses et vend lui-
même sa part au marché.  
Ceci concerne l’exploitation des feuilles qui est intense en fin de saison 
pluvieuse et fait par la coupe des petites branches avant la collecte des 
feuilles ou par la collecte simple sans coupe de branche. Dans la zone 
il n’y a pratiquement pas de fruit, car tous les arbres de baobab sont 
annuellement coiffés ; ce qui les rend incapables de produire des fruits. 
Pour que ces arbres donnent des fruits, il faut attendre environ 3 ans 
après la coupe des branches.  
Les feuilles de baobab interviennent beaucoup dans l’alimentation. 
Les graines sont transformées en « kando, ou bi-kalga » en moore pour 



 

173 
 

assaisonner les sauces en remplacement du « soumbala », graines des 
néré fermentées. 
Les baobabs sont plus fréquents là où il y a des concessions, car c’est 
une espèce dont les graines doivent subir des traitements spécifiques 
afin de bien germer. En effet, selon les propos d’un pépiniériste à 
Barsalogho, les graines qui ont été ruminées par les animaux et celles 
qui ont subi des coups de pilon, germe mieux. Indépendamment de ces 
conditions, il faut laisser tremper les graines de baobab pendant 1 h 
dans de l’acide sulfurique avant les semis en pépinière.  
La plantation du baobab tout comme le Moringa Oleifera dans la cour 
selon certaines représentations provoquerait le décès du chef de 
ménage.  
En ce qui concerne la conservation de cet arbre, il faut noter qu’il 
connait une pression énorme ces dernières années aussi bien pour ses 
feuilles que ses fruits. Dans le sahel (Sebba), les populations sont aussi 
vieillissantes et par manque de pluie, certains ont tendance à mourir. 
Les activités de reboisement d’arbres de Baobab sont enclenchées par 
les femmes pour constituer un parc à baobab. Elles ont acquis un lopin 
de terre pour planter ces arbres. Indépendamment de l’activité 
commune, elles plantent aussi les arbres de Baobab dans leurs champs 
de femmes.  

II.3.5. Droit d’accès et exploitation des produits de la ruche à 
Sapouy, Yamba, Barsalago et Sebba 

 
En ce qui concerne l’exploitation traditionnelle du miel, le genre est 
plus précisé et exclusif à ce niveau. Le miel est produit 
traditionnellement par les hommes avec l’utilisation des ruches 
traditionnelles. Ce sont les hommes qui font et installent les ruches 
traditionnelles dans les arbres. La masculinité affectée à l’installation 
et à l’exploitation des ruches traditionnelles reflète non seulement les 
représentations traditionnelles, les questions de tenure c’est-à-dire de 
la propriété des arbres, mais également le maîtrise d’une certaine 
technique de production qui est dite maîtrisée plus par l’homme.  

En effet il est admis dans ces sociétés que seul l’homme est habilité 
à exploiter à fabriquer la ruche, à la préparer à la poser afin que la reine 
- mère des abeilles s’installe et que les abeilles fassent produire le miel. 
Ici il est intéressant de noter avec Gilles Tétart (2004) que l’abeille a 
ce statut ambigu qui situe toujours entre deux mondes, entre le sauvage 
et le domestique, entre la culture et l’élevage (Tétart, 2004). En dans 
ces sociétés dans nos sites d’étude, il ressort qu’il y a une 
représentation claire de la fécondité dans ce processus de création de 
la ruche pour la production du miel et d’autres produits de la ruche. 
C’est l’homme qui fait fécondera la femme et non la femme elle-
même. Ainsi l’attribution de cette l’activité sied ainsi à la masculinité 
de l’homme. En effet même dans l’entité grecque, la femme était 
assimilée à l’abeille mère, mère de la fécondité et garante des lois et 



 

174 
 

des règles de fonctionnement de la « maison » : « Surtout, Reine des 
abeilles ou Gardienne des lois, elle tient son pouvoir du mari qui l’a 
instituée dans la maison » (Xénophon, consulté le 07/10/2010). Il est 
intéressant de voir combien ces représentations peuvent être similaires 
et proches. Aussi une des représentations qui attribue définitivement 
l’activité d’exploitation de la ruche à l’homme, c’est l’utilisation du 
feu pour chasser les abeilles afin de récolter le miel. La production de 
la ruche étant assimilée à la fécondité, cette pratique est défendue à la 
femme, car les abeilles qu’elle sera amenée à tuer par brûlure lors de 
la récolte du miel, représentent ses futurs enfants qui meurent. Le 
même type d’argumentaire inhérent aux représentations sociales 
collectives soutient qu’une femme qui s’engage dans ce type de 
production du miel court le risque de stérilité.   

 Les enfants aussi sont défendus par rapport à cette pratique parce 
que cela risque d’apporter du malheur dans leur entourage.   

De plus en termes de tenure, l’exploitation de la ruche est attribuée 
à l’homme, car liée à la propriété non seulement de l’espace 
d’exploitation, mais aussi de l’arbre dans lequel la ruche est logée. 
Étant donné que l’exploitation du miel se fait sur une longue période 
afin de fidéliser les abeilles, il faut en effet s’assurer de ses droits 
permanents sur l’espace et la ressource mobilisée. Cela demande alors 
que les ruches traditionnelles soient exploitées soit dans les champs 
soit dans les jachères. Le plus souvent les ruches sont exploitées dans 
les brousses de jachères non loin du contrôle du propriétaire.  

En plus de tout ceci, les techniques d’exploitation du miel, de la 
préparation de la ruche à la récolte du miel et autres produits, sont 
évoquées pour faire de cette activité un travail de l’homme.  

Toutefois, les femmes aussi s’adonnent à l’activité d’exploitation 
du miel. Seulement cela concerne l’exploitation moderne avec des 
technologies modernes initiées par des projets de développement et 
des ONG. Dans ces sites d’études, les groupements de femmes ont 
reçu des ruches modernes ainsi que de l’équipement pour 
l’exploitation du miel. Cependant, dans certains villages comme à 
Gallo et à Baouiga (Sapouy), ces activités ont été suspendues pour 
faute de nouveau matériel. Toutes les ruches se sont dégradées et les 
soutiens habituels sont restés sans suite. Ce sont alors les hommes non 
organisés qui exploitent traditionnellement et commercialisent 
individuellement le miel sur la place du marché. Les ruches étant 
chères, en général c’est en groupement que les femmes les exploitent. 
Pour les disposer, elles demandent en tant que groupement un endroit 
non loin du village pour disposer les ruches. Dans des sites comme 
Sebba, seuls les hommes utilisent les ruches modernes, les femmes ne 
pratiquent pas cette activité.  

 

 



 

175 
 

 
III. Droits d’accès et droits de plantation d’arbres 

 
L’arbre du néré dans le tableau écologique de cette zone est une 

ressource qui se raréfie, qui est vieillissante et qui produit de moins en 
moins d’année en année. La ressource qui a d’ailleurs été toujours 
l’arbre d’or en milieu rural l’est encore plus de nos jours avec 
l’importance économique dont elle bénéficie sur tous les marchés 
nationaux et internationaux. Cette importance grandissante a-t-elle 
changé un aspect de la tenure foncière dans ces sites comme bien 
d’autres contextes ouest-africains qui interdisait par exemple les 
migrants de planter les arbres ? Par exemple, il ressort des discours 
qu’à Sapouy, les Nuna d’autres lignages autres que celui du chef de 
village et de terre ne peuvent pas planter des arbres non locaux. Ils 
peuvent planter des arbres exotiques qu’ils soient fruitiers ou pas. 
Cependant ils ne peuvent pas planter des arbres pourvoyeurs de PFNL. 
Par contre pour les migrants issus d’anciennes installations, ils ont la 
possibilité de planter n’importe quel type d’arbres aussi bien à 
domicile, dans les champs que dans les jachères. Il est leur est 
cependant interdit de planter des arbres pour délimiter un espace.  

Il est en effet possible d’avancer l’analyse qui relève que les 
discours de ces chefs de terre et de village (souvent même 
contradictoires) ont bien un rapport non seulement avec cette 
importance économique de l’arbre, mais aussi avec le souci de 
conservation et la rhétorique des politiques de reboisement familière à 
tous plus particulièrement au monde rural. Les femmes des 
groupements en effet soulignent aussi cet aspect des choses qui dit que 
maintenant tout le monde peut faire des reboisements des arbres 
locaux et non locaux. Ainsi qu’est ce qui fait que le nuni et le migrant 
ont différents droits de plantation d’arbres dans cette zone ? La 
différence dans les discours des acteurs principaux (chef de village et 
chef de terre) montre une fois de plus combien la tenure coutumière 
est régie plus pas « l’inconsistance » dans les règles juridiques locales 
dans laquelle les pratiques foncières ainsi que les intérêts 
sociopolitiques fonciers des uns et des autres servent de règles. 
Lorsque les deux responsables qui se partagent le village, la terre ainsi 
que la commune sont en conflit, la tenure foncière et forestière repose 
justement sur cette « inconsistance ». Lorsque nous avons formulés le 
besoin d’une meilleure compréhension des discours à propos de ces 
droits différenciés de plantation d’arbres, le chef de terre explique que 
le nuni qui est installé sur des possessions lignagères permanentes 
pourrait menacer de s’octroyer un jour plus facilement la propriété des 
terres sur lesquelles son lignage est installé depuis des générations 
alors que pour le migrant cela est plus difficile, voire impossible, car 
ce sont des migrants moose, ils ne pourraient convaincre personne.  

En effet bien qu’ayant obtenu divers droits fonciers, Baouiga yorgo 
ce quartier moaga devenu village est toujours jusqu’à présent compris 
comme étant une possession foncière des Nuna chefs. Les femmes 



 

176 
 

nuna dont les maris sont possesseurs de cette zone viennent par 
exemple récolter le néré dans cette zone. Les sacrifices qui sont faits à 
la terre de Baouiga concernent également Baouiga yorgo qui est un 
village sans chef de terre. L’information des enterrements parvient au 
chef de terre également. Le chef de terre arrive à maintenir le contrôle 
foncier (terre et ressources ligneuses) toujours sur ces migrants 
d’installations anciennes. Par contre dans les possessions lignagères 
les contrôles sont rares et ne sont pas ouverts. Il y a cette entente tacite 
sur les droits des lignages nuna. Cependant des tentatives 
d’appropriation foncière sont à craindre et cette entente est très 
souvent renouvelée par l’accès des femmes des chefs dans les champs 
de ces lignages nuna pour la récolte et du karité et du néré.  

Il ressort dans ce village de Baouiga en particulier que les rapports 
entre ces responsables coutumiers se sont dégradés avec l’avènement 
de la décentralisation, plus précisément avec le poste de conseiller 
principal et de conseiller adjoint octroyé au fils et à la nièce du chef de 
village ainsi que de la présidence du CVD au chef de village lui-même. 
Le chef de terre s’est senti et est à l’écart. Les allusions au rôle et place 
du chef de terre lors de l’entretien avec le chef de village étaient 
toujours minimisé et balayé de la main. Lorsque nous avons cherché 
nous-mêmes à voir le chef de terre. L’une de ses phrases de prise de 
contact avec nous était de savoir si c’est le chef de village qui nous a 
parlé de lui. La réponse négative le fit sourire.  

Il est aussi intéressant de relever la distinction phytosociologique 
faite entre l’arbre local et l’arbre non local. Les Nuna en effet 
distinguent les arbres en fonction de leur milieu écologique naturel 
(c’est-à-dire l’espace dans lequel ils poussent) et des rapports qu’ils 
pourraient avoir non seulement avec les hommes aussi le rôle qu’ils 
auraient à jouer dans les définitions et précisions des règles foncières. 
Ainsi ils distinguent gotan (les arbres de brousses), santan (les arbres 
de maison, arbres domestiques) et nassaratan les arbres de blancs, les 
arbres exotiques. Les deux premiers ont en effet une valeur très 
importante, étant donné que des tabous accompagnent des rapports 
socio-religieux lient la plupart des enfants et des lignages entiers à ces 
arbres. L’arbre local, comme nous le traduisons en nous inspirant de 
la conception des Nuna, a une identité entière assimilée à celle de 
l’homme. Il est intéressant de prendre en compte ici l’analyse de Laura 
Rival (1998) qui a travaillé chez les Nusa Penida d’Indonésie. Ces 
deux contextes fort éloignés l’un de l’autre (Indonésie et le Burkina) 
permettent une comparaison de certaines de leurs représentations et de 
leurs pratiques. En effet, pour Laura Rival (1998), les arbres 
fournissent les potentiels symboles visibles du processus social de la 
vie et de l’identité collective. « trees provide some of the most visible 
and potent symbols of social process and collective identity » 
(Rival, 1998, 1). Pour elle, l’arbre est plus qu’un artefact, c’est un 
organisme vivant ; il est « used symbolically to make concrete and 
material the abstract notion of life » (Rival 1998, 3). De même chez 
les Nuna du Burkina l’arbre (Tan : plusieurs arbres ; Tiu : un [1] arbre), 



 

177 
 

en effet, occupe une place symbolique et matérielle très importante 
dans la vie de tous les jours. Pour eux, l’arbre conçoit la vie, la protège, 
la nourrit, la soigne et surtout, il est considéré comme un être vivant. 
On relève ainsi aussi bien à Galo, Baouiga que dans toute cette zone 
nuni que la plupart des prénoms nuna sont liés à ces types d’arbres. 
Par exemple on pourrait noter plus les prénoms tels Bocolu, Bazonon, 
etc. Sita Zougouri (2008, 139) relevait aussi dans cette même partie du 
pays que chez les Nuna, il faut toujours chercher l’origine de l’enfant 
qui naît. Lorsque le devin stipule que cet enfant vient d’un arbre 
particulier, cela veut dire que cet arbre a été à l’origine de la conception 
de l’enfant, plus précisément « quand l’enfant venait, il était assis sur 
cet arbre » (2008, 139). L’auteur fait noter qu’avant de donner le nom 
à l’enfant, ils procèdent à une vérification à travers un sacrifice afin 
d’identifier l’arbre spécifique. De même il est en effet intéressant de 
cerner les logiques de représentations des acteurs en se référant à cet 
informateur (2008, 139) : « Si une femme avant de tomber enceinte ou 
un homme avant d’entreprendre des rapports sexuels avec sa femme 
s’assoit sur l’un de ces arbres, l’enfant qui va naître sera l’enfant de 
cet arbre-là. Pour en être certains, nous allons venir avec un poulet 
pour demander à l’arbre. Lorsque l’enfant grandit, nous faisons la 
cuisine et apportons le repas sous l’arbre avec des poulets et faisons 
un sacrifice. L’arbre devient sacré, il est aussi considéré comme le 
djoin (Ce bois peut être un djoin. Il est posé sur la terre à côté de moi. 
Si je veux qu’une chose soit réalisée, je lui demande. Si la chose se 
réalise vraiment, le bois sera désormais mon djoin, qui me suivra 
partout ». De même Colette Sane (2007) avait aussi relevé qu’au 
Yatenga, la femme s’adresse un arbre auquel elle demande la 
maternité. Lorsqu’elle accouche d’un enfant, elle donne le nom de cet 
arbre à l’enfant et cet arbre devient sacré : « cet arbre devient un totem 
pour cette mère et ses enfants, car ils ne doivent ni brûler son bois, ni 
même manger tout aliment préparé à l’aide du bois de l’arbre. Après 
le décès du demandeur, ses enfants peuvent continuer à apporter les 
offrandes à l’arbre. Les espèces couramment utilisées dans ce cas 
précis sont : Tamarindus indica, Parkia biglobosa, Khaya 
senegalensis » (Sane, 2007,28). 

Les arbres appelés nassaratan (arbres de blanc) bénéficient de 
considération autre qui ne figure pas dans les représentations 
coutumières des Nuna. Cependant, avec l’importance et le 
développement de l’agroforesterie dans ces zones, ces arbres font 
partie des espèces qui sont plantées.  

 
IV. Pratiques de collecte/récolte, production et 

conservation des RP-PFNL 
 
Les pratiques de collecte des ressources pourvoyeuses telles le 

karité et le néré restent beaucoup plus traditionnelles. En ce qui 
concerne le karité, les femmes collectent les fruits sous les arbres. Les 
techniques qui consistent à monter dans l’arbre sont si prohibées que 



 

178 
 

cette pratique tend à s’atténuer. Les acteurs dans leurs discours même 
s’ils continuent de la pratiquer sont conscients qu’elle contribue à 
diminue la productivité de l’arbre pour la saison prochaine. Pour 
l’arbre du néré, la technologie intégrée de l’utilisation du bâton est 
souvent inutile vu l’âge et la taille des arbres. Ainsi la technologie la 
plus utilisée revient à monter dans l’arbre très souvent avec l’aide des 
enfants. Les pratiques et technologies utilisées ne sont pas novatrices 
et il n’y pas de tabou qui met en rapport le genre et le type de pratique 
et de technologie. La femme, l’homme ainsi que les enfants peuvent 
collecter les principaux PFNL retenus dans ce site de recherche. 
Cependant, dans certains de ses sites, des informateurs évoquent qu’il 
ne sied pas qu’on dise qu’un homme est tombé d’un arbre du néré.  

Les résidus des noix et des amandes de karités sont récupérés et 
utilisés pour faire cuire les aliments et chasser les moustiques dans les 
maisons. 

Les pratiques autour de la collecte des noix et fruits du karité et du 
néré, de la production des produits du Karité et du néré ainsi que de 
leurs transformations ont été suffisamment abordées dans une vaste 
littérature aussi bien sur le contexte du Burkina Faso que d’ailleurs. En 
effet, les travaux tels ceux de Lamien et al (2001, 2003, 2004) ont 
abondamment élaboré sur ces aspects de ces PFNL. Aussi ceux de 
Belem et al (2007) retracent le processus que les stratégies de gestion 
et de conservation ont eu à suivre de l’exclusion à l’intégration des 
populations à la gestion forestière en Afrique francophone, d’une 
manière générale et au Burkina Faso en particulier. Des auteurs 
comme FRANCOIS M., et al. (2007) dans leurs travaux sur le marché 
du karité, aborde la filière du beurre de karité comme une production 
artisanale essentiellement féminine au Burkina ainsi que son apport 
dans l’économie du pays. Aussi, KONATE Z. (2008) sur l’analyse 
socio-économique de l’utilisation des arbres par les femmes dans les 
ménages ruraux nous montre l’importance socio-économique 
(exploitation, transformation, autoconsommation et 
commercialisation) des arbres dans la vie quotidienne des populations 
de Péni, notamment celles des femmes.  

IV.1. La production du miel 
 
Sur l’ensemble des sites, on distingue le mode de production 
traditionnelle individuelle et moderne collective et/ou individuelle du 
miel. Le mode de production traditionnel utilise les ruches 
traditionnelles fabriquées au niveau des villages tandis que le mode de 
production moderne utilise les ruches modernes conçues et vendues 
sur les marchés urbains. 

La récolte du miel se fait de deux à trois fois dans l’année et exige 
pour cela un entretien minutieux de la ruche et des abeilles. Il s’agit du 
volet de la ration (ce dont les abeilles ont besoin de se nourrir) qui est 
faite du mélange de la farine de petit mil, de poudre d’arachides 



 

179 
 

grillées mélangé avec du miel ou du sucre. Pour le volet de la boisson, 
c’est de l’eau plus du miel ou du sucre qui est utilisée pour les abeilles.  

Les producteurs traditionnels du miel utilisent la bouse de vache et 
de l’argile pétrie pour enduire l’intérieur de la ruche faite de tresse de 
secco. Les écorces d’une plante, dont le nom, ont été tenues secrètes, 
sont brûlées comme encens pour parfumer la ruche afin d’attirer les 
abeilles à l’intérieur (Sebba).  

La ruche ainsi prête est déposée dans le creux des arbres des 
champs individuels ou en brousse (jachères). Dans ce sens, il est 
interdit de poser la ruche dans les champs de culture et/ou jachère de 
quelqu’un sans son autorisation dans le cas où le « propriétaire » ne 
compte pas produire de miel.  

La récolte du miel traditionnel se fait avec le feu et doit laisser 
intact l’emplacement de la reine qui se trouve vers le fond de la ruche, 
dans la cire là où les trous sont les plus grands. La productivité de la 
ruche traditionnelle varie en moyenne entre 10 à 12 litres de miel.  

Ce type de production est pratiqué exclusivement par les hommes 
en fonction de variables sociales différenciées selon le site. Chez les 
Fulcés du site de Barsalogho, c’est l’âge et le statut matrimonial qui 
est mis en exergue. Ainsi, les enfants et les jeunes garçons sont 
interdits d’intervenir dans la production du miel sans une initiation 
préalable fixée à 15 ans au moins. Avant cela, « …s’il produit le miel, 
il y aura beaucoup de malheur, même de décès dans son entourage 
direct, sa famille… », nous confie le chef de terre.  
Sur les autres sites par contre les enfants peuvent intervenir à un certain 
niveau de la production, notamment dans la phase de la préparation de 
la ruche. Les autres étapes à savoir le dépôt de la ruche et la récolte 
incombent aux adultes.  

Les femmes sont exclues de l’activité. Un argumentaire de 
l’exploitation sexuée du miel dans tous les sites Galo, Baouiga, Yamba 
et à somyalka est formulé à ce propos : c’est une activité d’homme. Il 
y a de ce fait un consensus autour du fait qu’il est difficile et même 
improbable qu’une femme puisse monter dans les arbres avec une 
ruche où il y a les abeilles, le feu et la fumée lors de la récolte. Cet 
argument est aussi évoqué pour justifier l’absence partielle des enfants 
dans ce mode de production. 
Au delà des réglementations dans les lieux de dépôts des ruches, il 
existe des tabous autour de la ruche traditionnelle.   

Il existe des interdits dans l’exploitation traditionnelle du miel en 
l’occurrence, l’impureté après les relations sexuelles qui ferait fuir les 
abeilles et les empêcherait d’habiter la ruche. Aussi les parfums et 
déodorants sont généralement interdits, car ils augmentent les risques 
d’attaque des abeilles au moment du dépôt de la ruche.  
Quant à la ruche moderne est constituée d’une cuvette en bois et en 
tôle surmontée d’un couvercle rectangulaire et d’un support de 1 à 2 m 
de hauteur du sol. Chaque ruche comporte 24 baguettes, dont 10 à 
l’avant, 4 au centre et 10 à l’arrière. Le centre est considéré comme la 
capitale de la résidence de la reine abeille. Tout comme les ruches 



 

180 
 

traditionnelles, celles modernes aussi doivent être posées à l’écart de 
tout endroit public ou bruyant.  

Dans la production moderne, c’est la citronnelle, une pâte 
conditionnée dans un tube qui est utilisée pour attirer les abeilles dans 
la ruche. Pendant la récolte, les baguettes de la reine sont épargnées 
afin d’assurer la durabilité du séjour des abeilles et la bonne 
productivité de la ruche.  
La production moderne du miel à la différence de celle traditionnelle 
consacre l’implication aussi bien des hommes, des femmes que des 
enfants. L’intégration des femmes dans ce mode de production du miel 
relève du fait que les ruches modernes sont déposées sur un support ; 
ce qui ne demande pas de force physique conséquente pour la 
manipulation. Aussi, la récolte du miel se faisant avec une 
combinaison (habillement adapté, gans, caque, etc.), et une fumée 
artificielle qui éloigne les abeilles, limite les risques de piqûre 
d’abeille. Le support qui remplace ici l’arbre présente aussi une 
sécurité plus grande face aux risques d’incendie et de chute d’arbres. 

La production moderne présente plus de confort et de sécurité, mais 
a une productivité faible par rapport au rendement de la ruche 
traditionnelle. Les ruches traditionnelles peuvent produire jusqu’à 
12 litres de miel par récolte à la différence des ruches modernes qui en 
donnent entre 6 à 10 litres. Aussi, il faut en minimum 3 mois à la ruche 
moderne pour produire du miel et moins de 2 mois à la ruche 
traditionnelle. Le président des producteurs de miel à Sebba explique 
cette réalité à travers ces mots « …avec la ruche traditionnelle, tu 
gagnes plus de miel, mais le travail est plus difficile, car c’est la nuit 
qu’on monte sur l’arbre avec du feu pour enlever le miel…. la ruche 
moderne ne donne pas beaucoup de miel, mais il y a la 
sécurité… »(homme, vieux, Sebba, 14/07/2010).  

Par ailleurs, la difficulté majeure inhérente à ce type de production 
reste le coût élevé du matériel de production. En effet, la ruche 
moderne sur le site de Barsalogho, est acquise individuellement ou 
collectivement à 20 000 FCFA l’unité avec l’appui de l’Association 
AFERES. Cette association qui bénéficie du financement de Tree-Aid 
subventionne ainsi une partie du coût des ruches qui est de 
35 000 FCFA sur le marché. 
À Sebba c’est l’intervention du CILSS qui offre une subvention de 
66 % aux producteurs affiliés à AVDS qui entre aussi en possession 
des ruches avec des facilités de payement à 20 000 FCFA.  
La contrainte commune à tous les producteurs de miel est le problème 
d’écoulement de la production aussi bien en termes d’insuffisance 
d’infrastructure que de marchés solvables. 
Les producteurs d’une manière générale maîtrisent plus les techniques 
de production traditionnelles du miel que celles modernes à l’image de 
ces producteurs de Sagou à Sebba, de Galo et de Baouiga à Sapouy qui 
ignorent l’emplacement exact de la reine dans la ruche moderne. 
Aussi, le miel reste l’unique produit exploité de la ruche. La cire est 
extrêmement sous-exploitée, car une infime partie seulement entre 



 

181 
 

dans la fabrication des ruches modernes avec AVDS (Association des 
Volontaires pour le développement du Sahel). Dans la majeure partie 
des cas, il est systématiquement jeté où une infime partie est récupérée 
par les forgerons pour la fabrication de certains bijoux. Selon les 
savoirs locaux, le miel issu des arbres comme le karité (Vitellaria 
Paradoxa) et le gommier (Acacia Seyal) est plus doux et de meilleure 
qualité que les autres. La qualité du miel varie aussi en fonction des 
saisons. De ce fait, le miel qui est produit en début et fin de saison est 
de petite quantité, mais plus doux et compact par rapport à celui du 
milieu de la saison pluvieuse qui est beaucoup, mais liquide et moins 
sucré.  

De plus, il faut noter que la conservation du miel se fait d’une 
manière traditionnelle et ne pose pas beaucoup de difficultés selon les 
producteurs « …il suffit de chauffer un peu le miel liquide pour éviter 
la décomposition que les petites abeilles moins formées peuvent 
provoquées… ». 

IV.2. Production des produits du dattier du désert (balanites 
Aegyptiaca) 

La technique de transformation pratiquée est artisanale. Les fruits 
sont débarrassés de la pulpe et les amandes récupérées par concassage, 
puis passées au feu en friture simple. Ensuite elles sont pilées au 
mortier et passées au tamis jusqu’à l’obtention de la farine suffisante ;  
qui est pilé au mortier de nouveau pour donner une pâte. Cette pâte est 
remuée simultanément et de façon continue avec de l’eau chaude dans 
une marmite et l’huile brute est ainsi recueillie.  

L’huile à ce stade est impropre à la consommation, mais entre tout 
comme les résidus dans la fabrication du savon. Pour rendre l’huile 
brute consommable en y ôtant son goût amer, les femmes ont mis en 
œuvre une technique simple. Elles font bouillir l’huile brute avec du 
tôt de la veille, des feuilles ou pétales d’oseilles, de l’eau de tamarin 
ou des feuilles d’oignons séchées. 

Cette technique d’extraction a été pratiquée par les femmes pendant 
longtemps avant son amélioration grâce à une formation qu’elles ont 
suivie à Kaya. L’extraction ne se fait plus dans une marmite, mais dans 
le mortier avec comme avantage la transformation d’une grande 
quantité d’amandes et la bonne qualité et quantité de l’huile produit. 
La formation a aussi permis aux femmes de ne plus jeter les résidus 
après l’extraction de l’huile, mais de l’utiliser dans la fabrication de 
savon. 
Aussi bien la récolte que la transformation du dattier du désert 
(Balanites Aegyptiaca) sont très fastidieuses. La récolte des fruits mûrs 
doit se faire en préservant les non mûrs, ce qui est très délicat. Le 
concassage des graines pour l’obtention des amandes est aussi pénible, 
car il faut plus d’une heure de travail pour obtenir un kilogramme 
d’amande.  



 

182 
 

Une présidente de groupement « …la conservation de ces amandes 
est très difficile, ce n’est pas comme celles du karité, quand ça reste à 
l’air libre plus d’une semaine l’amande commence à perdre de son 
huile et ça ne donne plus bien ».  

Les techniques d’extraction de l’huile du Dattier du désert, bien 
qu’elles soient artisanales sur l’ensemble des sites, diffèrent à bien 
d’égard. En effet d’autres pratiques de transformation de l’huile du 
dattier du désert ont été observées. Sur le site de Sebba, il y a deux 
manières d’extraire l’huile. La première est pratiquée par les femmes 
de Moussoua. Les amandes dans cette technique sont aussi frites 
directement à la marmite et pilées pour obtenir une farine. Cette farine 
est mélangée avec une spatule, dans de l’eau chaude dans une marmite 
(qui n’est pas sur le feu) jusqu’à l’apparition de l’huile qui est 
recueillie au fur et à mesure qu’on ajoute de nouveau de l’eau chaude. 
Cette technique ne permet pas d’extraire toute l’huile contenue dans 
les résidus. Les femmes arrêtent d’extraire juste parce qu’elles sont à 
bout : « l’huile-là ne finit jamais, c’est toi qui vas te fatiguer et jeter les 
résidus… » (femme, adulte, Moussoua, 16/07/2010).  

La deuxième technique est celle pratiquée par les femmes de 
Tambondi. Elles concassent les graines pour enlever les amandes qui 
sont gardées dans l’eau pendant 2 jours. Ces amandes sont ensuite 
bouillies, séchées au soleil et pilées dans un mortier pour obtenir une 
farine. C’est cette farine qui est bouillie avec de l’eau. À un certain 
moment de la cuisson, l’huile commence à remonter à la surface. Cette 
huile est donc récupérée au fur et à mesure de la cuisson jusqu’à son 
épuisement total. Cette technique est moins harassante que les autres 
et présente l’avantage de transformer de grandes quantités à la fois et 
d’extraire de façon optimale le potentiel huileux des amandes. 

 
V. Impacts économiques, Modes de gestion et de 

redistribution des ressources et des bénéfices 
 
Il s’agit ici de voir sur la base de chaque ressource pourvoyeuse de 

PFNL, comment est gérée et distribuée la ressource collectée ainsi que 
les bénéfices qui en découlent. Il s’agit de plus d’analyser les rapports 
sociaux de genre à travers la distribution des bénéfices à l’intérieur du 
ménage. 

 
V.1. L’arbre du karité (Vitellaria Paradoxa) et l’arbre du 

néré (Parkia Biglobosa) 
 

Les trois sites de Sapouy, Lalgaye et Yamba sont les sites de recherche 
où la présence ainsi que l’activité sur cette Ressource ont été relevées.  

Comme nous l’avons précédemment noté, ce sont les femmes et les 
enfants qui collectent les noix du karité. Lorsque ces noix arrivent à la 
maison, les droits sur cette ressource changent fondamentalement. 
Selon le lieu de provenance, la gestion et les règles de distribution 
varient. Même s’il a été souligné des différences dans les droits 



 

183 
 

d’accès des femmes à cette ressource pour signifier une différence 
nette des statuts fonciers des époux ; en réalité cette différence s’arrête 
à la corvée du ramassage. Les noix du karité connaissent encore un 
autre type de gestion qui dépend des règles traditionnelles de gestion 
et de distributions des ressources pourvoyeuses de PFNL que 
connaissent toutes les femmes aussi bien autochtones que migrantes. 
En effet, les noix de karité collectées dans les champs familiaux ainsi 
que dans les jachères, qu’elles soient collectées aussi bien par les 
femmes - épouses, les belles mères, les belles filles – que par les 
enfants sont la possession du mari en tant que chef de famille. Cette 
ressource est en effet contrôlée par l’homme une fois qu’elle arrive à 
la maison. Après avoir apprêté les amandes, le tout est remis au chef 
de famille pour qu’ils refassent la redistribution entre les femmes-
épouses qui sont censées faire la cuisine. Le reste des amandes est 
vendu par l’homme en fonction de ses propres besoins. Il est 
formellement défendu pour les femmes de vendre les amandes de 
karité qui proviennent du champ familial. Cette pratique et cette règle 
de gestion et de distribution font l’objet de diverses réactions de la part 
des femmes. Certaines des informatrices signalent qu’il est immoral 
de garder par devers elles les amandes de karité provenant du champ 
familial. D’autres, par contre, résistent plus à cette gestion et cette 
distribution et décident de garder une partie de la ressource ou comme 
le disent elles-mêmes « voler un peu ».  

Il faut de ce fait faire remarquer que la filière karité si elle existe ne 
compte pas en réalité sur les ressources collectées dans les champs 
familiaux. Les lieux de collecte potentiels des noix de karité des 
femmes sont soit leurs petits qui ne possèdent que très peu d’arbres (0, 
1 à 2 arbres maximum) ou soit la brousse constituée par les réserves 
de brousses non défrichées et des zones forestières aménagées où 
l’accès à la collecte PFNL est ouvert.  

Dans la plupart des sites de recherche, l’exploitation des produits 
du karité se pratique exclusivement en tant qu’activité individuelle. 
Seuls les villages de Galo et Baouiga présentent des situations où les 
femmes se regroupent pour faire écouler leurs Produits. Aucune 
activité liée au PFNL ne fait l’objet d’exploitation collective comme 
déjà mentionné. Les groupements qui existent fonctionnent avec les 
femmes qui sont en possession de stocks de PFNL. Ainsi dans les 
villages Galo et Baouiga à Sapouy, il faut distinguer deux filières 
importantes. Il s’agit de la filière beurre de karité au niveau du village 
de Galo et celle d’amandes de karité avec les femmes du village de 
Baouiga. L’UGPPK/SZ (Union des Groupements de Producteurs et 
Productrices des amandes de Karité de la Sissili et du Ziro) de Léo 
vient à Galo peser le beurre de karité et collecter le beurre « avant le 
mois de janvier ». Le beurre de chaque femme est pesé directement. 
Le groupement ne regroupe pas le beurre des femmes avant la pesée 
par les agents de l’UGPPK. Après la pesée et l’enlèvement du beurre, 
succède la longue attente du retour de l’argent des femmes. Cela a 
toujours constitué selon les informatrices un problème majeur avec 



 

184 
 

cette Union. Cependant elles n’ont aucun autre choix, car cette union 
est leur seul acteur dans la filière à acheter leur beurre. Jusqu’à la 
période de notre terrain de recherche (juillet 2010) l’argent du beurre 
de la collecte du karité de la saison dernière n’était pas encore rentré 
en possession des femmes du groupement.  

De plus bien qu’elles rencontrent des difficultés pour presser leurs 
amandes de karité (le moulin de presse à karité est défaillant), elles ont 
préféré continuer de vendre du beurre à l’UGPPK au lieu de lui vendre 
les amandes. Elles affirment obtenir plus de bénéfices avec la 
production du beurre de karité (qui demande certes plus de temps de 
travail et occasionne aussi de la fatigue) que de vendre les amandes. 
Les bénéfices ne sont pas comparables. Il y a beaucoup à perdre dans 
la vente des amandes, car les prix des amandes varient beaucoup en 
fonction de la saisonnalité. Le prix du beurre quant à lui, acheté par un 
partenaire régulier ne varie pas. Ainsi l’UGPPK leur achète le kilo de 
beurre à 970 FCFA le kilogramme.  

Quant aux amandes de karité au niveau du groupement de Baouiga, 
Bio-Karité vient collecter les amandes et paye les femmes séance 
tenante. Bio karité n’achète cependant pas avec chaque femme. En tant 
groupement les femmes mesurent bien avant leurs récoltes avec la 
responsable du groupement chargée de regrouper les amandes. Elles 
possèdent un cahier dans lequel, elles notent le nombre de plats de 
chaque femme. Cette responsable mesure toutes les amandes 
collectées avec le projet Bio-karité, prend l’argent qu’elle redistribue 
à toutes les femmes qui ont eu à remettre leurs amandes. Bio-karité 
achète ainsi le plat (yoruba) d’amandes de karité avec les femmes à 
300 FCFA.  

Il faut noter que ces groupements féminins qui constituent les 
premières actrices dans la filière Karité s’organisent tout aussi autour 
d’autres activités telles que la culture de céréales dans des champs 
communs qu’ils ont acquis. Ils cultivent le riz, le haricot, l’arachide, le 
soja (la culture de ce soja est beaucoup développée afin de remplacer 
le néré pour la fabrication du soumbala). 

Sur la place du marché, les amandes de karité s’achètent entre 200 
et 250 FCFA le plat de yoruba dans les différents sites en période 
d’abondance et jusqu’à 500 FCFA à la période de rareté. Quant au néré 
il est acheté sur la place du marché entre 600 et 700 en période 
d’abondance et entre 1000 et 1100 FCFA en période de rareté. Dans 
les sites où les populations de l’arbre de néré sont peu nombreuses et 
improductives comme dans le site de Lalgaye, le karité peut s’acheter 
jusqu’à 600 F CFA et le néré jusqu’à 1500 FCFA les périodes de 
rareté.  

Cependant nous avons noté une pratique dans les sites de Lalgaye 
et de Yamba sur la mesure de ces produits. Il est ressorti que la mesure 
du yoruba notée dans plusieurs documents ne reflète toujours pas assez 
comment dans la chaine de valeur des filières d’amandes et de graines 
de karité et du néré, les producteurs, les actrices à la base sont 
défavorisées par rapport aux autres acteurs dans la chaine. Cette 



 

185 
 

mesure concerne ce qu’elles appellent « makikokoé » que les premiers 
acheteurs leur imposent pour l’achat aussi bien du karité que du néré. 
Le « makikokoé » consiste à mesurer le plat du yoruba avec en plus la 
mesure de l’avant-bras jusqu’au coude en saison abondante et 
seulement en associant le poignet lorsqu’il s’agit de la période de 
rareté et lorsqu’il s’agit des graines du néré.  

Cette pratique ou mesure existait déjà dans la vente des céréales. 
Les acheteurs, qui viennent acheter les PFNL, achètent aussi des 
céréales. Alors ils ont très vite amené la mesure appliquée aux céréales 
au niveau des PFNL. Cette question lors du focus a fait éclater toutes 
les femmes. Elles ont manifesté combien elles souhaitaient se 
débarrasser de cela afin de pouvoir mieux percevoir leurs bénéfices. 
La question sur le « makikokoé » a amené les femmes à demander une 
discussion avec les acheteurs. La réunion a eu lieu à la mairie de 
Lalgaye. Ils ne sont pas arrivés en fin de compte à faire abandonner 
l’association du coude et du poignet dans la mesure du plat de yoruba. 
Lorsque l’acheteur n’arrive à associer son coude parce que la quantité 
présente dans le récipient ne suffit plus, il considère le demi-plat. Cette 
situation a été non seulement observée au marché de Sablogo, mais 
aussi relevée lors des focus avec les femmes de Gouli et Sablogo à 
Lalgaye et Yamba à Yamba. 

C’est en partie à cause du « makikokoé » que les femmes souhaitent 
avoir une presse à karité pour la transformation du karité en beurre. 
Elles préfèrent vendre le beurre de karité que de vendre les amandes. 
Les femmes de Gouli qui ne disposent pas non plus de karité ne 
fabriquent que du beurre et refusent la vente des amandes. Elles 
écrasent leurs amandes concassées sur de grandes meules communes. 
Certaines possèdent des plus petites à domicile. Le beurre se mesure 
dans des bocaux en terre cuite « tanglase » (fabriquées à Dougtenga) 
de 100 F, 250, 500, 1000 FCFA. Avec 250 FCFA d’amandes, elles 
obtiennent 1000 FCFA de Beurre.  

Cependant malgré les difficultés impliquées par la tenure au niveau 
des différents sites, malgré l’inégalité dans la distribution des 
ressources avec les hommes, malgré le climat, malgré le nombre 
important des femmes, malgré la concurrence avec les femmes peules 
et les enfants, les femmes autochtones et migrants moose dans les 
différents sites arrivent à obtenir comme quantité annuelle collectée 
(non rachetée) en moyenne 20 plats d’amandes de karité. Les femmes 
peules quant à elles obtiennent 40 plats d’amandes de karité. Celles 
qui ne possèdent pas la ressource dans les champs et les jachères et qui 
disposent peu de temps pour la collecte arrivent à rassembler 10 plats.  

En ce qui concerne l’arbre du néré dont les femmes ne peuvent en 
réalité disposer (accès et exploitation), les graines obtenues par les 
maris (qui possèdent ou qui sont autorisés à exploiter l’arbre) arrivent 
à atteindre en moyenne 20 plats. À la distribution, l’homme offre au 
moins 5 plats aux femmes et réserve le reste pour la vente.  

Comme il a été souligné plus haut, l’homme vend lui-même ses 
graines de néré après avoir soustrait la part de la consommation 



 

186 
 

familiale. Aussi, il est toujours pris en compte dans la redistribution 
des bénéfices liés au karité. Les fruits, amandes et beurre de karité 
appartiennent à la femme selon les informateurs. Cependant en réalité 
les bénéfices acquis de la vente des produits bénéficient aussi à 
l’homme nuni. Les femmes le disent en effet que lorsque l’UGPPK 
revient pour le versement de l’argent du beurre de karité, elles enlèvent 
obligatoirement un peu donner à l’homme pour son dolo ou sa 
cigarette. Le reste, elle s’achète des vêtements pour elles et leurs 
enfants. Elles affirment en effet que les hommes ici ne leur achètent 
pas de vêtements. Elles le font elles-mêmes. Elles utilisent le reste de 
l’argent pour prendre soin de la famille. 

Les hommes migrants moose quant à eux bénéficient aussi des 
bénéfices tirés de la collecte et de la vente des PFNL tel le karité et le 
néré en brousse. Les femmes de migrants qui ont des droits d’accès 
limités sur les ressources dépensent plus de temps et d’efforts pour la 
collecte des PFNL. Quant à aux femmes peules leurs bénéfices restent 
pour elles-mêmes. Les femmes peules sont responsables et seules 
bénéficiaires des gains financiers qu’elles possèdent. 

V.2. Le Baobab et le Dattier du désert 
 
Les produits du baobab constituent dans ces sites de Barsalaogo et 
Sebba une des sources de revenus des femmes et des enfants. Les 
feuilles séchées sont vendues à 150 FCFA la boite de tomate et les 
feuilles fraiches sont vendues en tas de 25 FCFA. Elles préfèrent alors 
laisser sécher et vendre ensuite. Elles obtiennent plus de bénéfices en 
vendant les feuilles séchées qu’en vendant les feuilles fraiches. De 
même les fruits du baobab sont 150 F la boite de tomate.  

À Moussoua (Sebba) particulièrement, la cueillette des feuilles de 
baobab est la principale source de revenu pour les femmes, car la 
collecte des feuilles de baobab en fin de saison de septembre à 
décembre peut rapporter environ 50 000 F par femme. Les marchés 
potentiels pour ces feuilles de baobab dans la région sont Tita, Sebba 
et le Niger. 
Le sac de feuilles de baobab séchées se vend à 2500 FCFA pour les 
feuilles non écrasées et 5000 F pour celles un peu écrasées. 
Les femmes achètent les feuilles sèches de baobab avec les enfants à 
50 F la boite de tomate et revendent à 175 FCFA sur le marché 
villageois ou urbain (Kaya, Barsalogho). 
La pulpe du baobab, en moore « Toedo » est achetée à 100 FCFA la 
boite de tomate avec les enfants et est revendu sur le marché à 150 F 
CFA.  

Il faut noter que la fixation des prix liés aux produits du baobab se 
fait beaucoup plus par les acheteurs eux-mêmes. Ce sont eux qui 
imposent leurs prix. Quant au dattier du désert, il est transformé 
artisanalement en huile ensuite en Savon à Sebba, à Barsalago et à 
Yamba. L’huile n’est pas encore vendue ni au marché local ni avec des 



 

187 
 

acheteurs extérieurs. Toutefois les amandes sont commercialisées à 
petite échelle. Cette faible commercialisation s’explique entre autres 
par la rudesse du processus du concassage des graines pour obtenir les 
amandes soulignées par les transformatrices. Par exemple il faut trois 
heures de concassage pour obtenir 3 kg d’amandes. Il en est de même 
pour l’huile, car le processus d’extraction est artisanal et fastidieux. 
Cependant les acheteurs potentiels des amandes offrent un marché plus 
ou moins régulier aux femmes surtout en ce qui concerne le site de 
Yamba. En effet l’association Kari-Force de Fada achète les amandes 
avec ces femmes qu’elles transforment ensuite en huile prête à être 
consommée. Les amandes sont achetées à 250 FCFA le plat du 
Yoruba. Elles coûtaient avant 150 FCFA. Dans les sites de Barsalogho 
et de Sebba, les femmes vendent les amandes sur le marché local. Elles 
vendent les amandes à 350 FCFA la boite de tomate. Les quantités de 
graines concassées pour la vente représentent très peu dans la quantité 
totale produite par les femmes en une saison. Le reste de la production 
d’amandes est en fait utilisée pour produire l’huile en très grande 
quantité pour la transformation en savon. La vente de ce savon 
constitue enfin de compte une source de revenus importante pour les 
femmes. Elles peuvent produire en moyenne entre 300 à 400 boules de 
savon par femme dont l’unité est vendue à 25 FCFA, 100 FCFA 
ou 150 FCFA selon la taille. Elles peuvent produire ainsi du savon en 
moyenne 3 fois 4 par année. Ils ont une difficulté à trouver assez de 
potasse (obtenue par les cendres des tiges de céréales), sinon leur 
production pourrait atteindre 10 fois. La demande au niveau du village 
du savon est très forte. Quant aux amandes, elles sont vendues sur le 
marché local de Barsalogho et sur le marché de Kaya. Les femmes 
constituées en groupement (jeune groupement) ont commencé à 
racheter les amandes pour les amener à Kaya. Les Amandes de 
balanites 350 FCFA boite de tomate dans le marché local elles font le 
savon qu’elles vendent 25 FCFA la boule.  

V.3. Les produits de la ruche  
 
À Sapouy, tout comme à Yamba, le miel se produit traditionnellement 
et se vend traditionnellement sans la cire. L’objet de mesure est la boite 
de lait sucrée qu’ils vendent à 750 F CFA à Sapouy et à 500 F CFA à 
Yamba.  
À Sebba, la ruche traditionnelle peut produire jusqu’à 12 litres de miel 
par récoltes avec un prix de 750 FCFA le kilogramme litre auprès de 
l’AVDS (Association des Volontaires pour le Développement du 
Sahel). Ils parlent plutôt de kilogramme et non de litre, car le miel est 
acheté avec la cire. Cependant, le marché local aussi est bien 
développé pour la vente de miel produit traditionnellement. Le miel 
s’y vend entre 1000 et 1500 et souvent même jusqu’à 2000 FCFA le 
kg. Il faut préciser que l’association AVDS achète le miel produit 
traditionnellement à ce bas prix avec la cire. Pourtant ce même miel 



 

188 
 

rapporte très bien aux paysans lorsqu’ils amènent ce même miel sur le 
marché local. Ces paysans critiquent très bien l’approche AVDS et 
affirment qu’ils ne vendront plus leur miel avec elle. La récolte du miel 
produit traditionnellement se fait 3 fois dans l’année : aux premières 
pluies, en milieu de saison à la floraison du maïs et des autres céréales 
et à la récolte. Toutefois la ruche moderne produit du miel en 2 fois 
dans l’année avec une production de 6 à 10 litres. Le litre de miel 
« moderne » est vendu à AVDS à 1 000 FCFA le kg et sur le marché 
local à 1 500 FCFA.  

À Barsalogho le miel est produit 2 fois par an et il se vend sur le 
marché local. Lorsqu’il est produit traditionnellement, il se vend à 
1000 FCFA le litre (sans la cire) et à 1500 FCFA le litre lorsqu’il est 
exploité de façon moderne. 

La femme est impliquée dans la vente du miel. Lorsque la quantité 
du miel produit est petite, les hommes remettent le miel aux femmes 
pour la vente. L’argent lui est remis par la suite. Lorsqu’ils vendent 
eux-mêmes aussi, ils gardent leurs bénéfices pour eux-mêmes. 
L’activité autour du miel étant à l’homme, les bénéfices ne sont pas 
redistribués.  

 
VI.   Enfants collecteurs et Ressources pourvoyeuses 

de PFNL : participation à la collecte, distribution de la 
ressource et des bénéfices. 

 
L’enfant a particulièrement constitué un acteur important dans cette 

étude en tant qu’aide-collecteur pour les autres, collecteur pour lui-
même, vendeur, etc.  
Les enfants ont été pendant longtemps très peu considérés dans les 
études sur le PFNL. Très souvent perçus comme aide-collecteur auprès 
des femmes, leurs rôles sont effleurés dans les questions d’exploitation 
et de redistribution des bénéfices découlant de la vente des PFNL.     
Le concept d’enfant pris en compte ici est dans la tranche d’âge de 7 à 
19 ans et qui n’est pas marié. Nous n’avons pas nécessairement pris en 
compte la question d’âge minimale retenue en droit civique burkinabè. 
Nous avons plutôt retenu les considérations locales de l’âge et du statut 
en milieu rural. Dans ce milieu, très souvent, le passage à l’âge adulte 
passe essentiellement par le mariage. Cette fille de 19 ans est nommée 
et appelée enfant dans notre site de recherche. Elle reste dans cette 
catégorie jusqu’à ce qu’elle soit mariée.  

VI.1. Accès au foncier et droits fonciers  
 
Les enfants n’ont aucun droit d’accès à la terre. Ils participent sinon 
même, accompagnent les parents pour les travaux champêtres. Dans 
des sites comme à Barsalogho, lorsqu’ils sont à l’âge de l’adolescence, 
certains peuvent disposer de petits lopins de terre pour la culture du 
haricot.  



 

189 
 

Par rapport aux ressources pourvoyeuses du PFNL, l’enfant étant 
donné qu’il n’a pas de statut foncier, n’est pas aussi pris en compte 
spécifiquement dans les réglementations de la tenure foncière locale. 
Alors il se retrouve de ce fait avec sans statut foncier, mais avec des 
droits d’accès ouvert à cause du fait qu’il est considéré comme enfant 
c’est-à-dire une personne dont les usages en termes d’accès à la terre 
et aux ressources pourvoyeuses de PFNL ne peut porter réellement 
préjudice à l’existence d’autres droits fonciers. Cependant il ressort 
quelques débordements quant aux vols commis insouciamment par les 
enfants dans les champs sans tenir compte des droits des uns et des 
autres.  

VI.2. Contribution à la collecte : Enfant collecteur  
 
Les enfants sont présents au niveau des activités d’exploitation de 
toutes les ressources pourvoyeuses - PFNL retenues dans cette étude. 
À travers chaque PFNL, ils interviennent beaucoup plus dans les 
étapes de la production et plus précisément de la collecte. Ils 
constituent en fin de compte un acteur clé de cette phase de la 
production.  
Les enfants interviennent dans la collecte en tant qu’acteurs à part 
entière pour leur propre compte. Ils collectent aussi bien dans les 
champs, dans les jachères que dans les réserves de brousse (aménagée 
ou pas). Ils connaissent les réglementations foncières en ce qui 
concerne la limitation de l’accès et de l’exploitation des autres acteurs 
adultes (femmes en l’occurrence) à des espaces ressources particuliers 
(uniquement les arbres des champs et des jachères). Cependant très 
rarement cela les arrête lorsqu’ils décident de collecter des noix de 
karité et de néré. La plupart des activités auxquelles ils sont astreints 
sont liées à la brousse : conduire les animaux, aider à cultiver ou à 
désherber, etc. … Ils sont alors fréquemment plus proches de ces 
ressources. Certes certaines des mères les sollicitent pour les aider 
dans la collecte. Leurs rôles d’aide-collecteur ont été beaucoup 
soulignés dans la plupart des études sur la production et la collecte des 
PFNL (Lamien et al. 2004 ; Sane 2007 ; Konate 2008). Dans ces écrits 
en effet, les enfants apparaissent comme s’intéressant au PFNL à 
travers la compagnie de leurs mamans ; ou bien très souvent en 
utilisant les PFNL comme casse-croute ou trompe faim. Leurs 
intéressements sont aussi relevés à travers leur appréciation 
alimentaire des fruits de ces PFNL, mais aussi leurs rapports 
socioreligieux avec ces ressources pourvoyeuses.  

Pourtant, dans cette trajectoire d’accompagnant, ils arrivent à se 
constituer eux-mêmes comme des acteurs à part entière avec des 
besoins économiques liés à l’exploitation et à la vente des PFNL.  
Les profils des enfants enquêtés dans les sites d’étude qui exploitent 
ces ressources sont souvent des élèves du primaire et du premier cycle 
du secondaire, d’autres sont seulement des bergers et bergères à temps 



 

190 
 

plein, ou encore toujours ménager à la maison parce que n’étant pas 
mariées. Les élèves sont aussi des bergers et bergères pendant les 
vacances qui coïncident avec les saisons de récolte de certains PFNL. 

Il faut alors désormais les prendre en compte dans les filières 
PFNL. Lorsqu’ils vaquent à leurs occupations, ils en profitent pour 
collecter le karité sur leurs chemins. Ils vont plus loin en brousse ; de 
ce fait ils ont la possibilité d’atteindre les arbres de néré par exemple 
inaccessible d’habitude aux autres acteurs à cause d’un problème de 
distance. Dans les sites de Sapouy, de Lalgaye et de Yamba les enfants 
se sont révélées être très actifs dans la collecte du karité par exemple 
et se retrouvent être possesseurs de plus d’amandes de karité que les 
femmes. Ils ne se contentent pas d’aller dans les champs des parents, 
ils vont au-delà. Les arbres des champs de la famille sont censés 
revenir même au chef de famille. Cependant ces arbres en plus de tous 
les autres qui se trouvent sur leurs chemins sont exploités : « ils 
collectent tout le temps, à tout moment ». Le vol intervient alors dans 
cette exploitation. Les enfants sont indexés comme étant les voleurs 
dans la plupart des sites. À Yamba, les informateurs trouvent que les 
enfants sont en fait même les grands « voleurs ». Le vol des enfants est 
rarement réprimandé, il peut même être ignoré.  

En ce qui concerne la transformation, ce sont eux qui demandent 
ou qui sollicitent les services des mères pour par exemple séparer les 
graines du néré de sa pulpe. Ensuite ils vendent leurs produits eux-
mêmes. Pour ceux qui sont plus matures, ils apprêtent eux-mêmes 
leurs produits pour la vente. Les enfants vendent leurs ressources sur 
le marché local en toute saison, certains attendent la saison ou la 
ressource se fait rare avant d’écouler. Par exemple, x dit qu’elle peut 
avoir jusqu’à 40 plats d’amandes de karité et en moyenne 5 plats de 
graines de néré, deux autres parlent de 20 plats d’amandes de karité et 
de 10 plats de néré. Un autre mieux organisé s’en va dans d’autres 
marchés aux alentours vendre ses productions. Souvent il implique 
même ses autres sœurs pour la transformation de certaines ressources.  

De même, en ce qui concerne le Baobab, les enfants montent dans 
l’arbre pour enlever les feuilles fraiches et lapident pour cueillir les 
fruits. Les produits collectés sont vendus très souvent à l’état frais soit 
au marché, soit à leur maman ou à d’autres femmes. La nouvelle 
tendance est au séchage des feuilles avant la vente avec l’aide de leurs 
mères. Ils sont alors ainsi des vendeurs de feuilles de baobab en toute 
saison. Ils peuvent récolter pour au moins 2 sacs de feuilles à la fin de 
la saison. En pleine saison de récolte des feuilles de baobab, la 
production (quantité collectée) est inestimable à cause du travail assidu 
des enfants.    

Quant au dattier du désert, les enfants sont des acteurs très actifs. 
Ils collectent les fruits aussi bien dans des champs, des jachères, des 
réserves de brousse et plus particulièrement dans les enclos à bétail. 
Selon les enfants sur le site de Sebba, la majeure partie de ce qu’ils 
collectent comme graines de Balanites Aegyptiaca provient des enclos. 



 

191 
 

Au-delà de la collecte, les jeunes filles aident aussi leurs mères dans la 
transformation en huile et savon des amandes. 
La participation des enfants dans la production du miel reste faible et 
dépend fortement des sites, mais aussi des groupes ethniques. En effet, 
les Fulcés à Barsalogho n’acceptent pas la participation des enfants 
dans la production du miel. Pourtant, ils y interviennent sur les autres 
sites. Les enfants prennent part à la préparation des ruches, mais 
n’interviennent pas dans la phase de dépôt des ruches ni dans celle de 
la récolte à cause de la rudesse du travail. 

VI.3. Distribution des bénéfices  
 
L’activité des enfants ne peut pas être considérée comme une 
entreprise purement économique, car elle s’imbrique de fait dans les 
relations familiales de droits et devoirs des enfants envers les parents. 
D’un certain point de vue, on pourrait considérer que l’enfant a le 
devoir d’assister ses parents dans leurs activités pour le bien-être de la 
famille. Cependant au vu de ce qui ressort comme résultat de recherche 
les enfants semblent se réclamer comme enfants à part entière qui vont 
eux-mêmes sur la place du marché pour négocier leurs prix. Lorsqu’ils 
sont en bon rapport avec leurs mères surtout, ils ou elles consentent 
souvent à céder une partie de la ressource.  
À la lumière de ces considérations, les « revenus » issus de la vente 
des fruits, feuilles, et graines de l’enfant, sont en partie gardés auprès 
de leur maman et en partie par eux-mêmes. Ils l’utilisent très souvent 
pour acheter des animaux ou pour l’achat des habits, des chaussures, 
et des bijoux pour les fêtes. Pour les enfants en bas âge, ils utilisent 
systématiquement l’argent pour l’achat de friandises et de petits jouets. 

VI.4. Aide-collecteur et droit des femmes  
 
« Nous pouvons aussi aller ramasser pour nos mères ». Il a été noté à 
plusieurs reprises que les femmes se faisaient accompagner par leurs 
enfants. Il arrive en effet que les enfants collectent pour celles qui 
détiennent un droit limité à certaines Ressources pourvoyeuses de 
PFNL, pour celles qui même dotées de ces droits ne disposent pas de 
temps nécessaire pour participer à l’activité de collecte et qui ne 
possèdent pas d’arbres de karité dans leurs champs (là encore la 
ressource collectée appartient à leurs époux). Malgré cela, les quantités 
d’amandes dont disposent ces femmes commencent à 20 plats au 
minimum. Il est aussi ressorti que le vol est une pratique très répandue 
dans cette activité de collecte et d’exploitation des arbres. La notion 
de « Femmes voleuses » dévoile la complexité des faisceaux de droits 
d’accès et d’exploitation des PFNL. Il faut noter que la pratique du vol 
reste la seule voie pour les autres femmes de posséder en fin de compte 
du Karité. Elles y sont pratiquement obligées lorsqu’elles n’ont pas la 
possibilité et le temps d’aller jusque dans la zone aménagée ou dans la 



 

192 
 

brousse. Les femmes des autres lignages et les femmes de migrants 
sont en effet dans cette situation où pour collecter du karité il faut soit 
qu’elles le volent dans les champs et les jachères même leur 
appartenant ou soit qu’elles partent dans les zones aménagées ou dans 
les réserves de brousse. Alors le vol pourrait être vu comme une 
stratégie de régulation de la tenure et de rééquilibrage de l’équité entre 
les acteurs de même sexe ayant les mêmes besoins domestiques. Par 
exemple, pour cet informateur (chef de terre) à Baouiga (Sapouy) qui 
possède une vingtaine d’arbres de néré dans ses champs et une 
centaine dans ses jachères et ses possessions foncières (dont le village 
de Baouiga yorgo), le vol est inévitable. Il n’a pas la capacité de 
contrôle sur toutes ses ressources : de plus comme il le dit « on ne peut 
plus les protéger comme on le faisait avant la révolution selon la 
coutume en mettant les gris – gris » (homme adulte Baouiga, 
23/08/2010). C’est le vol qui permet aux autres acteurs (femmes) 
d’avoir accès à cette ressource du néré. Ainsi l’informateur parle des 
voleuses en commençant par ses propres femmes et les autres ensuite : 
« …Étant donné que le néré là est beaucoup, on ne peut pas empêcher 
les femmes de voler, car elles savent qu’une fois récolté c’est le mari 
qui doit enlever pour elles » (informateur Baouiga). C’est comme si 
cette forme d’accès était tacitement acceptée. C’est pour cela que le 
vol est présenté ici comme une forme d’approche de régulation des 
droits d’accès à la terre. Il n’a pas jamais été introduit comme étant 
banni des pratiques (tant qu’on n’est pas saisi avec la ressource), mais 
plutôt accepté dans les pratiques d’exploitation des ressources. 

Ce vol est une pratique perpétrée aussi bien par les femmes que par 
les enfants. Les enfants sont même présentés comme étant ceux qui 
volent le plus (qui enfreignent les règles) et qui collectent plus. Ces 
questions reliées entre elles, pourraient montrer que les enfants en tant 
qu’aide-collecteurs peuvent aussi être cernés comme stratégie de 
contournement des règles de tenure qui se trouve être coercitive pour 
les femmes dans les sites de Sapouy, à Lalgaye qui possèdent des 
droits limités ou qui ne possèdent même pas de ressource. La question 
du vol est générale et plus évoquée lorsque les règles de tenure sont 
plus exclusives comme à Galo et Baouiga (Sapouy) où la femme du 
chef est vu comme la reine du karité et en même temps la « folle » 
selon elle-même, car elle ne jamais tomber et pourchasse les autres 
femmes et enfreignent ses règles. En effet, dans ces villages plus que 
dans les autres sites, il y a plus de vols. 

 
VII. Discussion des résultats  

 
La tenure comme pratique sociale négociée et l’accès différencié 

aux Produits Forestiers Non Ligneux. Cette recherche ethnographique 
invite à repenser les régimes locaux de tenure foncière et forestière non 
comme des systèmes juridiques cohérents, stables et normativement 
définis, mais comme des ensembles de pratiques sociales négociées, 
continuellement ajustées aux rapports de pouvoir locaux, aux positions 



 

193 
 

sociales des acteurs et aux contextes économiques et politiques. 
Comme le dit Chauveau et al (2001), le domaine foncier en Afrique 
est l’exemple type du pluralisme des normes, où coexistent de manière 
complexe un droit « occidental » (étatique), un droit islamique et des 
droits coutumiers variés. Ces systèmes ne forment pas un bloc 
monolithique ; au contraire, les acteurs (ou stakeholders) jouent 
stratégiquement sur ce pluralisme en recourant préférentiellement à la 
norme qui sert le mieux leurs intérêts lors d’un conflit. Toute tentative 
d’imposer une ingénierie sociale standardisée (comme une réforme 
foncière moderne) se heurte inévitablement à la revanche des 
contextes (Olivier de Sardan 2021). Dans son ouvrage de 2021, Olivier 
de Sardan, souligne que les contextes locaux, loin d’être des 
réceptacles passifs, transforment l’impact prévu des interventions à 
travers des processus de négociation, de compromis et de résistance. 
Les acteurs locaux ne sont pas déterminés par une culture atavique, 
mais font preuve d’une agencéité (agency) en choisissant entre 
différents registres de normes (officielles, sociales ou pratiques) selon 
le contexte économique et politique (Olivier de Sardan, 2021).  

En effet, l’accès aux Produits Forestiers Non Ligneux (PFNL) 
repose sur une coexistence de droits multiples : droits formels 
reconnus par les textes, droits coutumiers légitimés par l’antériorité et 
le lignage, droits tolérés fondés sur l’usage, mais aussi droits 
transgressifs, exercés en marge des règles explicites. Cette pluralité 
normative ne relève pas d’un dysfonctionnement ou d’une absence de 
règles, mais constitue au contraire un mode ordinaire de gouvernance 
locale des ressources. Nous utilisons Sally Falk Moore pour mieux 
cerner cet aspect à travers la double dynamique du champ social semi-
autonome. En effet L’auteur introduit que ce champ social d’une part, 
possède une autonomie normative, c’est-à-dire la capacité de produire 
ses propres règles, coutumes et symboles, ainsi que des mécanismes 
internes destinés à assurer leur respect ; d’autre part, il demeure 
perméable aux influences extérieures, notamment celles émanant de 
l’État, du droit formel ou des politiques publiques. Cette approche 
permet de comprendre que les régimes locaux de tenure foncière et 
forestière ne relèvent ni d’un ordre juridique totalement fermé ni d’une 
simple application locale des normes étatiques. Ils fonctionnent plutôt 
comme des espaces sociaux intermédiaires, où les règles sont 
continuellement produites, interprétées et ajustées par les acteurs 
locaux, tout en étant affectées (parfois marginalement, parfois 
profondément) par les cadres légaux et institutionnels extérieurs. Dans 
le cas étudié, cette semi-autonomie explique à la fois la persistance de 
normes coutumières régissant l’accès aux PFNL, la tolérance de 
pratiques informelles ou transgressives, et la capacité du système local 
à absorber, détourner ou reconfigurer les injonctions normatives 
venues de l’État ou des projets de développement. Dans ce contexte, 
l’« inconsistance » apparente des règles coutumières (leur caractère 
flexible, parfois contradictoire ou silencieux) apparaît comme une 
ressource politique mobilisée par les détenteurs du pouvoir foncier et 



 

194 
 

forestier. Le flou normatif permet d’arbitrer les conflits, de réajuster 
les droits d’accès et de maintenir des hiérarchies sociales fondées sur 
le genre, l’âge, l’autochtonie ou le statut migratoire. Loin d’être neutre, 
cette indétermination contribue à la reproduction des rapports de 
domination, en maintenant les femmes et les enfants dans des positions 
d’accès conditionnel, révocable et rarement sécurisée aux ressources 
forestières. 

L’ethnographie met également en lumière un paradoxe central : 
alors même que les femmes et les enfants occupent une place 
essentielle dans la collecte, la transformation et la commercialisation 
des PFNL, leur accès reste largement subordonné à des droits 
masculins, qu’ils soient fonciers, lignagers ou conjugaux. Loin de 
traduire une autonomisation, cette centralité productive masque une 
forte dépendance sociale et politique. C’est dans ce cadre que s’inscrit 
ce que cette recherche propose d’analyser comme un « vol social ». 
Les pratiques localement qualifiées de vols, notamment le prélèvement 
discret de PFNL par les femmes et les enfants sur des espaces dont ils 
ne détiennent pas formellement les droits, ne relèvent pas uniquement 
de la transgression individuelle ou de la déviance morale. Elles 
constituent une modalité tacitement reconnue d’accès aux ressources, 
tolérée tant qu’elle demeure discrète, limitée et conforme à certaines 
attentes sociales implicites. 

Ce « vol social » fonctionne comme un mécanisme informel de 
régulation face à l’exclusion structurelle de certains groupes des droits 
fonciers et forestiers. Il permet aux femmes et aux enfants de maintenir 
un accès minimal aux ressources vitales, notamment en période de 
soudure ou de vulnérabilité économique, sans remettre frontalement 
en cause l’ordre foncier dominant. Cette tolérance silencieuse révèle 
les limites morales et sociales des régimes de tenure lorsque ceux-ci 
deviennent trop exclusifs ou incompatibles avec les besoins de 
subsistance. Cette pratique de « vol social » peut être analysée à la 
lumière des travaux sur l’économie morale et les formes infra-
politiques d’accès aux ressources. Comme l’a montré James C. Scott 
(1976, 1985), certaines infractions apparentes aux règles de propriété 
relèvent en réalité de pratiques socialement tolérées et moralement 
légitimées, dès lors qu’elles s’inscrivent dans des normes partagées de 
subsistance et de justice sociale. Dans de nombreux contextes ruraux, 
ces prélèvements discrets (notamment de produits agricoles ou 
forestiers) constituent des mécanismes essentiels de survie, sans 
remettre en cause l’ordre foncier dominant. E.P. Thompson (cité par 
Harvie et Milburn, 2013) a également mis en évidence que le vol de 
grain ou le glanage, bien que juridiquement condamnables, étaient 
historiquement intégrés à une économie morale fondée sur l’équilibre 
entre droits de propriété et obligations sociales. Comme le dirait 
Olivier de Sardan (2021), ces pratiques informelles apparaissent non 
comme des dysfonctionnements, mais comme des ajustements 
nécessaires à la reproduction sociale, révélant les limites des régimes 



 

195 
 

de tenure lorsqu’ils excluent structurellement certains groupes de 
l’accès sécurisé aux ressources. 

Ainsi, l’accès aux PFNL apparaît moins comme le produit de règles 
explicites que comme le résultat d’une négociation permanente entre 
normes, pratiques et contraintes sociales. L’ethnographie montre que 
la gouvernance locale des ressources forestières repose sur un 
équilibre fragile entre contrôle, tolérance et transgression, où le genre 
et l’âge constituent des variables centrales de différenciation des 
droits. 
En dialoguant avec les travaux sur le pluralisme normatif et 
l’anthropologie politique de l’accès aux ressources, cette recherche 
souligne l’importance de saisir les régimes de tenure à partir des 
pratiques ordinaires et des arrangements quotidiens. Elle met en 
évidence que toute politique de gestion durable des PFNL ou toute 
intervention visant l’autonomisation des femmes gagnerait à 
reconnaitre ces formes informelles d’accès, plutôt que de les 
invisibiliser ou de les criminaliser, au risque de renforcer les inégalités 
existantes. 

 
Conclusion 

 
Cette étude met en évidence que la gestion et la valorisation des 

Produits Forestiers Non Ligneux au Burkina Faso ne peuvent être 
comprises indépendamment des régimes locaux de tenure foncière et 
forestière, des rapports de genre et des dynamiques de pouvoir qui 
structurent les sociétés rurales. Loin d’être figés, ces régimes 
apparaissent comme des systèmes sociaux négociés, flexibles et en 
constante recomposition, dans lesquels s’entremêlent normes 
coutumières, interventions étatiques et stratégies des acteurs. 

L’analyse montre que l’accès aux ressources pourvoyeuses de 
PFNL repose sur des droits différenciés, emboités et hiérarchisés, 
fortement dépendants du statut foncier, de l’autochtonie, du genre et 
de l’appartenance lignagère. Les femmes, bien qu’identifiées comme 
des actrices centrales de la collecte, de la transformation et de la 
commercialisation des PFNL, demeurent largement exclues des droits 
de contrôle et de décision sur les ressources, leurs droits restant le plus 
souvent négociés, précaires et subordonnés à ceux des hommes et des 
lignages dominants. 

L’étude révèle également que les transformations économiques des 
PFNL, notamment l’augmentation de leur valeur marchande, 
entraînent des reconfigurations profondes des règles d’accès et 
d’appropriation, souvent au détriment des groupes socialement les 
plus vulnérables. Ces dynamiques mettent en lumière les tensions 
entre durabilité écologique, équité sociale et stratégies de captation des 
ressources, dans un contexte marqué par la décentralisation et la 
pluralité normative. 

Enfin, les résultats soulignent que les politiques publiques et les 
cadres juridiques, bien qu’ils affichent des objectifs d’équité et de 



 

196 
 

participation, peinent à produire des changements effectifs sur le 
terrain lorsqu’ils ne prennent pas en compte la complexité des 
arrangements locaux, des rapports sociaux et des logiques culturelles 
qui gouvernent l’accès aux ressources. Toute stratégie de gestion 
durable des PFNL doit ainsi intégrer une lecture fine des systèmes de 
tenure, reconnaitre la diversité des statuts sociaux des femmes et des 
migrants, et renforcer leur participation réelle aux processus 
décisionnels. 

En ce sens, cette recherche plaide pour une approche socio-
anthropologique de la gouvernance des ressources naturelles, attentive 
aux pratiques locales, aux rapports de pouvoir et aux dynamiques de 
négociation, comme condition essentielle à la durabilité 
environnementale et à la justice sociale. 

 
Références bibliographiques  

 
Bélem, Bassirou, Blandine Marie Ivette Nacoulma, Roland Gbangou, 

Sié Kambou, Hanne Helene Hansen, Quentin Gausset, Søren 
Lund, Anders Raebild, Djingdia Lompo, Moussa Ouedraogo, 
Ida Theilade & Issaka Joseph Boussim (2007). Use of Non-
Wood Forest Products by local people bordering the “Parc 
National Kaboré Tambi”, Burkina Faso. The Journal of 
Transdisciplinary Environmental Studies, vol. 6, no. 1, 21 p. 

Bélem, Bassirou, et al. (2007). Accès, gestion et valorisation des 
produits forestiers non ligneux au Burkina Faso. 
Ouagadougou : CIFOR/INERA. 

Chauveau, J.P., Le Pape, M. & Olivier de Sardan, J.P. (2001) La 
pluralité des normes et leurs dynamiques en Afrique 

François, Marie, et al. (2006). Accès aux marchés du beurre de karité. 
Communication GRET–SICAREX à l’atelier du 6 juin, 24 p. 

François, Marie, et al. (2007). Le marché du karité en Afrique de 
l’Ouest : acteurs, dynamiques et enjeux économiques. Paris : 
CIRAD. 

François, Marie, et al. (2008). Le marché du karité, entre économie de 
subsistance et capitalisme mondialisé. GRET / SICAREX / 
DICSA, 21 p. 

Gausset, Quentin, Edith L. Yago-Ouattara & Bassirou Bélem (2005). 
Gender and trees in Péni, South-Western Burkina Faso: 
Women’s needs, strategies and challenges. Danish Journal of 
Geography, 10 p. 

Harvie, David, & Milburn, Keir. (2013). The moral economy of the 
English crowd in the twenty-first century. South Atlantic 
Quarterly, 112(3), 585–602. 

Karambiri, Mawa (2009). Gestion locale des ressources naturelles et 
dynamiques foncières en milieu rural burkinabè. 
Ouagadougou : Université de Ouagadougou. 



 

197 
 

Konaté, Zénabo (2008). Analyse socio-économique de l’utilisation des 
arbres par les femmes dans les ménages ruraux au Burkina 
Faso. Ouagadougou : Université de Ouagadougou. 

Kopytoff, Igor (1987). The African Frontier: The Reproduction of 
Traditional African Societies. Bloomington: Indiana 
University Press. 

Lamien, Nouhoun, Abdoulaye Sidibé & Jérôme Bayala (1996). Use 
and commercialisation of non-timber forest products in 
western Burkina Faso. In Non-Wood Forest Products, n° 9, 
FAO, pp. 51–63. 

Lamien, Nouhoun, et al. (2001). Valorisation des produits forestiers 
non ligneux au Burkina Faso : enjeux socio-économiques et 
environnementaux. Ouagadougou : INERA/CNSF. 

Lamien, Nouhoun, et al. (2001). Importance des produits forestiers 
non ligneux comme source d’aliments et de revenus des 
populations de la zone semi-aride du Burkina Faso. 
INERA/ICRAF, 30 p. 

Lamien, Nouhoun, & Gérard Vognan (2001). Importance of non-wood 
forest products as source of rural women’s income in Burkina 
Faso. In Combating Desertification with Plants, Plenum Press, 
New York, pp. 69–79. 

Lamien, Nouhoun, & Souleymane Traoré (2002). Commercialisation 
des produits non ligneux des arbres de la zone semi-aride du 
Burkina Faso : cas des feuilles sèches de baobab (Adansonia 
digitata). Communication présentée à l’atelier régional sur les 
aspects socio-économiques de l’agroforesterie, Bamako, 13 p. 

Lamien, Nouhoun (2003). Valorisation traditionnelle des fruits 
sauvages dans la région de la Boucle du Mouhoun au Burkina 
Faso. CNRST / CRDI, 82 p. 

Lamien, Nouhoun, et al. (2003). Gestion locale des produits forestiers 
non ligneux et dynamiques de marché au Burkina Faso. 
Ouagadougou : INERA. 

Lamien, Nouhoun (2004). Valorisation traditionnelle des fruits 
sauvages dans la région des Cascades au Burkina Faso. 
CRDI/CNRST, 77 p. 

Lamien, Nouhoun (2004). Valorisation des produits forestiers non 
ligneux au Burkina Faso : résultats des travaux de recherche 
et perspectives. Communication présentée à l’atelier de 
réflexion sur la gestion durable des forêts dans la zone nord-
soudanienne, Kaya, 24 p. 

Leakey, Roger R. B. (1999). Potential for novel food products from 
agroforestry trees: A review. Food Chemistry, 66(1), 1–14. 

MOORE, Sally Falk (1973). Law and Social Change: The Semi-
Autonomous Social Field as an Appropriate Subject of Study. 
Law & Society Review, vol. 7, no 4, p. 719–746. 

Olivier de Sardan, J.P. 2021. La revanche des contextes. Des 
mésaventures de l’ingénierie sociale, en Afrique et au-delà. 
Hommes et Societes, Karthala  



 

198 
 

Rival, Laura (1998). The Social Life of Trees: Anthropological 
Perspectives on Tree Symbolism. Oxford : Berg. 

Sane, Bintou Clarisse (2007). Analyse socio-économique, 
institutionnelle et législative de l’utilisation des arbres au 
Burkina Faso : cas des villages de Tougouya et de Gambo dans 
la province du Yatenga. Mémoire de fin d’étude, Université 
de Ouagadougou, 69 p. 

Scott, James C. 1976. The Moral Economy of the Peasant: Rebellion 
and Subsistence in Southeast Asia. Published by Yale 
University Press, 254 p 

Scott, James C. 1985. Weapons of the Weak: Everyday Forms of 
Peasant Resistance 

James C. Scott, Yale University Press, 392 p 
Tétart, Gilles (2004). Le sang des fleurs. Une anthropologie de 

l’abeille et du miel. Paris : Odile Jacob. 
Weber, Max (1995). Économie et Société. Volumes 1 et 2. Paris : 

Plon. 
Zougouri, Sita (2008). Derrière la vitrine du développement : acteurs 

locaux, discours et pratiques du développement au Burkina 
Faso. Uppsalensis, Uppsala Universitet, 2008. 274 p 

 
 
 

 


