Revue Pluridisciplinaire du Département de Sociologie

ISSN : 2756-7680

© Presses Universitaires de Ouagadougou
03 BP 7021 Ouagadougou 03 (Burkina Faso)
Université Joseph KI-ZERBO

NIV
<5 UNIVERS,

.
o° 1,
Q o




Administration

Directeur de publication
Alexis Clotaire Némoiby BASSOLE
Maitre de conférences

Directeur adjoint de publication
Zakaria SORE, Maitre de conférences

Secrétariat de rédaction

Dr Abdoulaye SAWADOGO
Dr George ROUAMBA
Dr Paul-Marie MOYENGA
Dr Miyemba LOMPO
Dr Adama TRAORE

Contacts

03 BP 7021 Ouagadougou 03 (BurkinaFaso)
Email : rah@ujkz.bf
T¢l. : (+226) 70 21 27 18/78 840 523

Editeur

Presses Universitaires de Quagadougou
03 BP 7021 Ouagadougou 03 (Burkina Faso)



Comité scientifique

André Kamba SOUBEIGA, Professeur Titulaire, Université Joseph
Ki-Zerbo, Alkassoum MAIGA, Professeur Titulaire, Université
Joseph Ki-Zerbo, Augustin PALE, Professeur Titulaire, Université
Joseph Ki-Zerbo, Valérie ROUAMBA/OUEDRAOGO, Professeur
Titulaire, Universit¢é Joseph Ki-Zerbo, Gabin KORBEOGO,
Professeur Titulaire, Université Joseph Ki-Zerbo, Ramané KABORE,
Professeur Titulaire, Université Joseph Ki-Zerbo, Fernand BATIONO,
Professeur Titulaire, Université Joseph Ki-Zerbo, Patrice TOE,
Professeur Titulaire, Université Nazi Boni, Ludovic O. KIBORA,
Directeur de Recherches, Institut des Sciences des Sociétés, Lassane
YAMEOGO, Professeur Titulaire, Université Joseph Ki-Zerbo,
Jacques NANEMA, Professeur Titulaire, Université Joseph Ki-Zerbo,
Aymar Nyenyenzi BISOKA, Professeur, Université de Mons, Issaka
MANDE, Professeur, Université du Québec A Montréal, Magloire
SOME, Professeur Titulaire, Université J oseph Ki-Zerbo. Mahamadou
DIARRA, Professeur Titulaire, Université Norbert Zongo, Relwendé
SAWADOGO, Maitre de conférences Agrégé, IBAM, Hamidou
SAWADOGO, Maitre de conférences Agrégé, IBAM, Patrice
Rélouendé ZIDOUEMBA, Maitre de conférences Agrégé, Université
Nazi Boni, Aly TANDIAN, Professeur Titulaire, Université
Gaston Berger, Pam ZAHONOGO, Professeur Titulaire, Université
Thomas Sankara, Didier ZOUNGRANA, Maitre de Conférences
Agrégé, Université Thomas Sankara, Salifou OUEDRAOGO, Maitre
de conférences Agrégé, Universit¢é Thomas Sankara, Oumarou
ZALLE, Université Norbert Zongo, Driss EL GHAZOUANI,
Professeur, Faculté des Sciences de I’Education, Université
Mohammed V de Rabat/Maroc, K. Jessie LUNA, Associate
Professor, Sociologie de ’environnement, Université d’Etat du
Colorado - CSU.



Comité de lecture

Alexis Clotaire BASSOLE, Sociologie, Université Joseph Ki-Zerbo, Zakaria
SORE, Sociologie, Université Joseph Ki-Zerbo, Seindira MAGNINI, Sociologie,
Université Joseph Ki-Zerbo, Evariste BAMBARA, Philosophie, Université
Joseph Ki-Zerbo, Issouf BINATE, Histoire des religions, Université Alassane
Ouattara, Abdoul Karim SAIDOU, Science politique, Universit¢ Thomas
Sankara, Gérard Martial AMOUGOU, Science politique, Université Yaoundé II,
Sara NDIAYE, Sociologie, Université Gaston Berger, Martin AMALAMAN,
Sociologie, Université Peleforo Gon Coulibaly, Muriel COTE, Géographie,
Universit¢é de Lund, Heidi BOLSEN, Littérature frangaise, Université de
Roskilde, Sylvie CAPITANT, Sociologie, Université Paris I Sorbonne, Sita
ZOUGOURI, Sociologie, Université Joseph Ki-Zerbo, Désiré Bonfica SOME,
Sociologie, Université Joseph Ki-Zerbo, Alexis KABORE, Sociologie,
Université Joseph Ki-Zerbo, Bouraiman ZONGO, Sociologie, Université Joseph
Ki-Zerbo, Paul-Marie MOYENGA, Sociologie, Université Joseph Ki-Zerbo,
George ROUAMBA, Sociologie, Université Joseph Ki-Zerbo, Taladi Narcisse
YONLI, Sociologie, Université Joseph Ki-Zerbo, Habibou FOFANA, Sociologie
du droit, Universit¢ Thomas Sankara, Raphaél OURA, Géographie, Université
Alassane Ouattara, Paulin Rodrigue BONANE, Philosophie, Institut des Sciences
des Sociétés, Marcel BAGARE, Communication, Ecole Normale Supérieure,
Fatou Ghislaine SANOU, Lettres Modernes, Universit¢ Joseph Ki-Zerbo,
Cyriaque PARE, Communication, Institut des Sciences des Sociétés, Tionyélé
FAYAMA, Sociologie de I’innovation, Institut de 1’Environnement et de
Recherches Agricoles, Any Flore MBIA, Psychologie, Université de Maroua, Ely
Brema DICKO, Anthropologie, Université des Sciences Humaines de Bamako,
Tamégnon YAOU, Sciences de 1’éducation, Université de Kara, Madeleine
WAYACK-PAMBE, Démographie, Université Joseph Ki-Zerbo, Zacharia
TIEMTORE, Sciences de 1’éducation, Ecole Normale Supérieure, Mamadou
Bassirou TANGARA, Economie et développement, Université des Sciences
sociales et de Gestion de Bamako, Didier ZOUNGRANA, Sciences
Economiques, Université Thomas Sankara, Salifou OUEDRAOGO, Sciences
Economiques, Université Thomas Sankara, Saidou OUEDRAOGQO, Sciences
de Gestion, Université Thomas Sankara, Yisso Fidéle BACYE, Sociologie du
développement, Universit¢ Thomas Sankara, P Salfo OUEDRAOGO,
Sociologie du développement, Université Joseph Ki-Zerbo, Yacouba
TENGUERI, Sociologie du genre, Universit¢ Daniel Ouezzin Coulibaly,
Désiré POUDIOUGOU, Sciences de I’éducation, Institut des Sciences des
Sociétés, Amado KABORE, Histoire, Institut des Sciences des Sociétés,
Kadidiatou KADIO, Institut de Recherche en Sciences de la Santé, Salif
KIENDREBEOGO, Histoire, Université Norbert Zongo, Oumarou ZALLE,
Economie des institutions, Université Norbert Zongo, Dramane BOLY,
Démographie, Universit¢ Joseph Ki-Zerbo, Roch Modeste MILLOGO,
Démographie, Université Joseph Ki-Zerbo, Béli Mathieu DAILA,
Sociolinguistique, Université Daniel Ouezzin Coulibaly, Oboussa SOUGUE,
Sémiotique, Université Nazi Boni, Hamidou SANOU, Université Daniel
Ouezzin Coulibaly, Oumar SANGARE, Sociologie, Universit¢ de Laval,
Canada, Genesquin Guibert LEGALA KEUDEM, Economie, Université
Nazi Boni, Awa OUEDRAOGO/YAMBA, Anthropologie de la santg,
Université Nazi Boni.



Editorial

La Revue Africaine des Humanités (RAH) est une revue internationale
de sciences sociales a comité de lecture du Département de Sociologie
de I’Université Joseph Ki-Zerbo. Elle publie deux numéros par an aux
Presses universitaires de Ouagadougou. Elle publie des articles des
disciplines relevant des humanités (Sociologie, anthropologie,
G¢éographie, Histoire, Education, Philosophie, Psychologie, Politique,
Economique, Droit, Linguistique, Communication).

C’est une revue internationale a caractére pluridisciplinaire dont le
siege social est a Ouagadougou. Les textes publiés par la revue
proviennent d’horizons divers qui composent le vaste champ des
disciplines issues des sciences humaines et sociales, des sciences
juridiques et politiques, des sciences économiques et tout autre champ
disciplinaire.

La revue promeut et soutient la réflexion et la compréhension des
dynamiques autour des questions de I’humanité. Elle encourage la
production de textes de synthese, de réflexions d’ordre théorique axées
sur des études portant sur les thémes liés aux défis des sociétés ; de
travaux restituant la problématique des politiques publiques, des
exigences économiques et organisationnelles, des réalités culturelles
et des questions de tous ordres que pourrait soulever notre existence ;
des apports de type herméneutique interprétant, dans un sens
pluridisciplinaire, les innovations de I’intelligence artificielle et son
impact sur la vie humaine; des critiques de portée éthique e/out
idéologique des transformations sociales et humaines marquées par les
innovations et les expérimentations dans nos sociétés contemporaines ;
des articles synthétisant ou ¢établissant 1’état des connaissances,
retracant 1’évolution de la pensée autour des notions de valeurs
humaines, ou orientant les enjeux de ce rapport vers de nouveaux
horizons ; des actes de colloques aux thématiques autres peuvent &tre
publiés par la Revue.

La Revue Africaine des Humanités (RAH) est une tribune pour les
chercheurs, les enseignants, les praticiens et pour les étudiants qui
s’intéressent aux nouveaux phénomenes que suscitent les évolutions
technologiques et leur rapport a I’humanité. Ce premier numéro est
riche de dix contributions qui analysent les préoccupations de
I’humanité dans la modernité.

Alexis Clotaire Némoiby BASSOLE



Sommaire

BILBAALGO OU BALONGE, LE QUARTIER DE BALEM NAABA :
MEMOIRE ET IDENTITE D’UN QUARTIER DE WAOGDGO
LASSINA SIMPORE 7

TELEPHONIE MOBILE ET TRANSFERTS DE FONDS: UN
VECTEUR DE RENFORCEMENT DES DYNAMIQUES
TRANSLOCALES POUR LES EMIGRES BURKINABE EN COTE

D’IVOIRE
BAKARY OUATTARA, MOUOBOUM MARC MEDA ET TAPSOBA
TEBKIETA ALEXANDRA 25

REDUCTION DE LA FECONDITE DES ADOLESCENTES DE 1993 A
2021 AU BURKINA FASO: LES PRINCIPAUX FACTEURS
EXPLICATIFS ET  MECANISMES DE CHANGEMENT
DOUBA NABIE, ISSIAKA DABONE ET ROCH MODESTE
MILLOGO 39

ADOPTION A GRANDE ECHELLE DU MARAICHAGE
BIOLOGIQUE CERTIFIE BIOSPG DANS LES COMMUNES DU

GRAND OUAGA AU BURKINA FASO
NESSAN BAMISSA BARRO, PAUL ILBOUDO ET RAMANE
KABORE 57

AIRES PROTEGEES ET DEVELOPPEMENT LOCAL : QUAND LE
PARC NATIONAL DU MONT SANGBE DEVIENT UN FARDEAU

POUR LES RIVERAINS
KASSIKAN GEOFFROY ULRICH NIANZOU ET ADON SIMON
AFFESSI 81

LA SURVENANCE DU VIOL DANS LA COMMUNE D’ABOMEY-
CALAVI: ACTEURS, LOGIQUES ET VECU DES VICTIMES
CLAUDINE AFIAVI PRUDENCIO 97

PENSER ET PANSER LE MYSTERE DU MAL AVEC GABRIEL
MARCEL
CALIXTE KABORE 117

FONCTIONS ET ENJEUX CULTUELS DU PARC URBAIN BANGR-
WEOOGO DE OUAGADOUGOU (BURKINA FASO)
ALEXIS KABORE 133

ETHNOGRAPHIER L’ACCES AUX PRODUITS FORESTIERS NON
LIGNEUX (PFNL): GENRE, TENURE ET NEGOCIATION DES

DROITS AU BURKINA FASO
SITA ZOUGOURI, MAWA KARAMBIRI, MICHAEL P.B. BALINGA
ET MATURIN ZIDA 155

ORGANISATIONS PAYSANNES DU BURKINA FASO: UNE
CONSTRUCTION SOCIALE DE LA GOUVERNANCE INCLUSIVE
DANS LA VILLE DE BOBO-DIOULASSO
YMBA AWA OUEDRAOGO 199




Ethnographier I’accés aux Produits Forestiers Non
Ligneux (PFNL) : genre, tenure et négociation des
droits au Burkina Faso

Sita ZOUGOURI
Anthropologue, spécialiste du genre, Université Joseph KI-
ZERBO Burkina Faso
sita.zougouri@gmail.com

Mawa KARAMBIRI
Spécialiste de I’engagement politique et technique pour 1’Unité
Sahel, CIFOR-ICRAF, Burkina Faso
M.Karambiri@cifor-icraf.org

Michael P.B. BALINGA
Directeur exécutif, Earth Synergy Initiative (ESI), Ghana
mpbbalinga@gmail.com

Maturin ZIDA
Chercheur, Equipe Gouvernance, Equité et Bien-étre, CIFOR-
ICRAF, Burkina Faso
M.Zida@cgiar.org

Résumé

Cet article analyse I’influence des régimes de tenure foncicre et
forestiere sur 1’acces, la gestion et la valorisation des Produits
Forestiers Non Ligneux (PFNL) au Burkina Faso, en mettant un accent
particulier sur les rapports d’autochtonie, de genre et de génération. A
partir d’une enquéte ethnographique menée dans plusieurs régions
¢cologiques et socioculturelles du pays, I’étude montre que les droits
d’accés aux PFNL sont profondément différenciés selon le statut
foncier, I’ancienneté d’installation et les hiérarchies sociales locales.
Les résultats mettent en évidence le role central, mais subordonné des
femmes dans les chaines de valeur des PFNL, ainsi que les effets
ambivalents des politiques publiques et de la décentralisation sur les
régimes coutumiers de tenure. L’article souligne la nécessité d’une
approche anthropologique de la gestion des PFNL, attentive aux
pratiques locales, aux négociations sociales et aux inégalités
structurelles qui traversent 1’acces aux ressources naturelles.

Mots-clés : Anthropologie politique des ressources naturelles,
Genre, Régimes locaux de tenure fonciere et forestiére, Pluralisme
normatif, Ressources Pourvoyeuses de Produits Forestiers Non
Ligneux (RP-PFNL).

155



Abstract

This article examines how local land and forest tenure regimes
shape access to, management of, and benefit distribution from Non-
Timber Forest Products (NTFPs) in Burkina Faso, with particular
attention to relations of autochthony, gender, and generation. Based on
in-depth ethnographic fieldwork conducted across different ecological
and sociocultural regions, the study reveals that access rights to NTFPs
are highly differentiated according to land status, settlement history,
and local power hierarchies. While women play a central role in the
collection and valorisation of NTFPs, their access remains largely
negotiated, unstable, and subordinated to male-controlled agricultural
and land priorities. The findings further highlight the limited
transformative impact of public policies and decentralisation reforms
on customary tenure systems, which continue to structure everyday
practices and conflicts around forest resources. The article argues for
an anthropological approach to NTFP governance that fully
acknowledges local tenure arrangements, social negotiations, and
structural inequalities.

Keywords : Political anthropology of natural resources, Gender, land
and forest tenure regimes, Normative pluralism, Non-Timber Forest
Products (NTFPs).

Introduction

Les foréts abritent des millions de personnes défavorisées
auxquelles elles fournissent des opportunités de subsistance
significatives, notamment a travers la collecte, la transformation et la
commercialisation d’une large gamme de Produits Forestiers Non
Ligneux (PFNL). Toutefois, ces ressources font 1’objet de formes de
gestion souvent inappropriées, sous 1’effet de pressions anthropiques
croissantes. Cette situation est aggravée non seulement par des
capacités techniques limitées chez les acteurs locaux, mais également
par des facteurs institutionnels, juridiques et sociopolitiques qui
structurent 1’accés, le contrdle et la valorisation des ressources
forestieres.

Il en résulte que certains groupes d’usagers sont empéchés de
contribuer pleinement a une gestion durable de ces ressources et se
trouvent marginalisés dans 1’accés aux opportunités de subsistance
qu’elles offrent. Lorsque les principes de participation, d’équité dans
la prise de décision et de partage des bénéfices ne sont pas respectés,
la contribution des PFNL a la réduction de la pauvreté s’en trouve
limitée, tandis que les conflits liés aux droits d’acces et a la distribution
des bénéfices peuvent s’intensifier. Par ailleurs, la durabilité des
ressources pourvoyeuses de PFNL est souvent compromise par la
concurrence entre usagers, la tendance a la surexploitation, le déficit

156



d’informations et de connaissances techniques, ainsi que par les
ambiguités et iniquités dans l’application conjointe des régimes
traditionnels et modernes de tenure foncicre et forestiere.

Au Burkina Faso, plusieurs initiatives ont été mises en ceuvre pour
répondre a ces défis, notamment a travers une implication accrue des
communautés locales dans la gestion des ressources forestiéres, avec
une attention croissante portée aux PFNL. Si ces initiatives ont
enregistré des résultats contrastés, des difficultés persistantes
demeurent, en particulier en matic¢re de régimes de tenure fonciére et
forestiére, de droits d’acces, d’équité de genre et de disponibilité
d’informations pertinentes pour orienter les décisions de gestion.
Ainsi, malgré I’existence de cadres politiques, législatifs et
réglementaires visant & promouvoir 1’équité et la durabilité dans la
gestion des ressources forestiéres, certaines normes et pratiques
socioculturelles continuent de produire des formes d’accés et de
contrdle différenciées, voire inéquitables, entre les groupes sociaux.

Au-dela d’une analyse sectorielle des Produits Forestiers Non
Ligneux, cet article s’inscrit dans une anthropologie politique de
I’acceés aux ressources naturelles. Il analyse la maniére dont les
régimes locaux de tenure fonciére et forestiere, combinés aux rapports
d’autochtonie, de genre et de génération, structurent des droits
différenciés d’acces, d’usage et de contrdle des ressources foresticres.
L’article adopte wune démarche résolument ethnographique,
privilégiant I’analyse des pratiques, des discours et des arrangements
locaux, a partir de I’observation de terrain et des récits des acteurs. Ce
choix méthodologique assume une mobilisation ciblée de la littérature
au profit d’une restitution fine des dynamiques sociales observées dans
un contexte marqué par le pluralisme normatif, la décentralisation et
la marchandisation croissante des PFNL.

A partir d’une enquéte ethnographique approfondie, cette
recherche s’attache a répondre a la question centrale suivante :
comment les régimes locaux de tenure fonciere et forestiére, a
travers les rapports d’autochtonie, de genre et de génération,
faconnent-ils D’accés différencié aux Produits Forestiers Non
Ligneux et la distribution des bénéfices qui en découlent ? Plus
spécifiquement, 1’analyse examine les facteurs institutionnels,
juridiques et pratiques qui influencent la disponibilité des ressources
pourvoyeuses de PFNL et les opportunités de moyens d’existence pour
les différents groupes sociaux. Elle s’intéresse également aux
modalités locales de négociation des droits d’acces, aux roles
respectifs des femmes, des hommes et des enfants dans les chaines de
valeur des PFNL, ainsi qu’aux mécanismes de distribution des
bénéfices et aux inégalités de genre qui peuvent en résulter. Enfin,
I’article interroge les écarts entre les cadres politiques et
réglementaires existants et leurs modalités d’application concréte sur
le terrain.

157



L Méthodologique de I’étude

Cette étude repose sur une approche qualitative et ethnographique,
centrée sur l’analyse des régimes locaux de tenure foncicére et
forestiere et des droits d’accés aux Produits Forestiers Non Ligneux
(PFNL) dans 5 sites qui sont des communes distinctes que sont Sapouy
(province du Ziro), Yamba (province du Gourma), Sebba (province du
Yagha), Barsalogho (province du Sanmatenga), Lalgaye
(Koulpelogo). Elle mobilise une ethnographie des droits et des
pratiques, attentive au contenu des droits, a I’identification de leurs
titulaires et aux stratégies développées par les acteurs autour de
I’acces, de 1'usage et du controle des ressources forestieres. Une
attention particuliére est accordée aux rapports d’autochtonie, de genre
et de génération, ainsi qu’aux modalités locales de négociation des
droits.

La collecte des données s’est appuyée sur une combinaison d’outils
qualitatifs comprenant 1’observation directe, des entretiens semi-
structurés (70) et des focus groups (2 par site dont 1 avec les femmes
et 1 avec les hommes). Les enquétes ont été conduites aupres de
différents groupes d’acteurs afin de saisir la diversité des positions
sociales et des rapports aux ressources. Au niveau villageois, les
informateurs comprenaient notamment les chefs de village, chefs de
terre et de brousse, chefs de lignage, chefs de ménage, adultes du
lignage, femmes, jeunes et enfants collecteurs. Les migrants
(agriculteurs, pasteurs et autres) ont ¢galement été intégrés a I’enquéte,
a travers des entretiens avec des chefs de famille, de premiers
migrants, des responsables de groupes migrants, des femmes, des
jeunes et des enfants collecteurs. Au niveau communal, des entretiens
ont été réalisés avec des conseillers municipaux, des agents
administratifs et des acteurs institutionnels impliqués dans la gestion
locale des ressources. Enfin, des personnes-ressources telles que des
agents des services forestiers, des leaders communautaires, religieux
et associatifs ont été consultées. La recherche a été conduite du 5 juillet
au 20 aott 2010.

II. Résultats de I’étude
IL. 1. Organisation socio politique et maitrises fonciéres

Les cinq sites couverts par I’étude sont situés dans cinq provinces
du pays (centre, centre-est, sud, et le nord-est) qui représentent cing
zones ¢écologiques plus ou moins différentes. Ces sites se
particularisent aussi par des groupes socioculturels différents ainsi que
des systemes de tenure foncicre et forestiere différents tels celui des
Nuna a Sapouy, celui des Moose a Barsalogho, celui des Yana a
Lalgaye, celui des Peuls a Sebba et celui des Gourmatché & Yamba.
De ce fait ce travail fait ressortir des similitudes et des différences aussi
bien du point de vue de la tenure coutumicére, de la gestion quotidienne

158



des droits d’acces a la terre et aux RP-PFNL que du point de vue des
rapports de genre dans la distribution des ressources et des bénéfices.

Pour saisir la problématique d’ensemble et ces spécificités en
matiére de tenure et de rapport de genre dans la distribution des
bénéfices, il s’impose de cerner en premier 1’organisation socio
politique et le systétme de tenure coutumiére de chaque site de
recherche.

e Site de Sapouy

Le site de Sapouy est situ¢ dans la zone sud-soudanienne du
Burkina Faso, caractérisée par une pluviométrie relativement élevée et
une végétation diversifiée comprenant des savanes arbustives,
arborées et des foréts-galeries. Ces formations végétales constituent un
réservoir important de Produits Forestiers Non Ligneux.

L’organisation socio-politique en pays gurunsi repose sur un
systtme de pouvoir segmentaire, articulé autour de deux figures
centrales : le chef de village, détenteur du pouvoir politico-religieux,
et le chef de terre, garant des droits fonciers et du patrimoine ancestral.
Les villages de Galo et de Baouiga, habités majoritairement par des
Nuna, partagent une histoire de peuplement commune et une maitrise
fonciére historiquement imbriquée. Les rapports d’autochtonie y sont
complexes et traversés par des rivalités symboliques liées a 1’histoire
du peuplement et a la possession du Pa-kwere, fétiche du pouvoir, qui
fonde des hiérarchies durables entre villages. Ces hiérarchies
influencent directement les droits d’acceés a la terre, a la brousse et aux
ressources forestieres.

La zone est également marquée par une forte migration interne,
principalement moaga, ancienne et récente. Cette migration a donné
lieu a une catégorisation fine des migrants, distinguant les tengaramba,
considérés comme anciens installés, des saana, nouveaux arrivants.
Ces statuts conditionnent I’accés différencié aux terres agricoles, aux
espaces de brousse et aux ressources foresticres, et jouent un role
central dans la structuration des droits liés aux PFNL.

e Site de Barsalogho

Barsalogho est situ¢é dans une zone soudano-sahélienne
caractérisée par une mosaique de steppes et de savanes arbustives et
arborées, offrant des ressources forestieres non ligneuses soumises a
une forte pression fonciere. La population est composée
majoritairement de Moose autochtones, aux cotés de groupes Fulcé,
Peulhs et Rimaibé. Les villages étudiés se caractérisent par une
organisation fonciére fragmentée, dans laquelle plusieurs entités
administratives modernes coexistent avec des autorités foncieres
traditionnelles relevant parfois d’autres villages.

159



Les rapports d’autochtonie sont au cceur des tensions foncicres
locales, notamment dans le cas des villages de Nagraogo Mossi et
Nagraogo Fulcé, liés par une histoire de peuplement commune, mais
divisés par des revendications concurrentes de primauté fonciere. Ces
différends influencent directement les droits d’acces aux terres et aux
ressources forestieres. Dans cette zone, la catégorie de « migrant » est
principalement attribuée aux éleveurs peulhs et aux nouveaux
arrivants, tandis que Moose et Fulcé revendiquent tous deux un statut
d’autochtone, illustrant la dimension négociée et politiquement
sensible de I’autochtonie dans la gestion des ressources naturelles.

e Site de Lalgaye

Le site de Lalgaye se situe dans une zone soudano-sahélienne a
savane arborée peu dense, comprenant plusieurs zones forestiéres le
long des cours d’eau, riches en ressources ligneuses et non ligneuses.
La population est composée de Yana autochtones et de migrants
moaga et peuls. L’organisation fonciére locale présente la particularité
de villages dépourvus de chef de terre, la gestion spirituelle et fonciére
relevant de villages voisins, notamment Tengsobatenga. Cette
configuration influence fortement les modalités d’acces aux
ressources foresticres.

La présence de foréts protégées et de zones sous gestion foresticre
¢tatique introduit une superposition de régimes de tenure, mélant
régles coutumieres, dispositifs administratifs et interventions des
services forestiers. Ces arrangements pluralistes fagonnent les
pratiques locales d’acces aux PFNL et les rapports de pouvoir entre
acteurs.

o Site de Sebba

Sebba est situ¢ dans une zone sahélienne dominée par une
végétation de steppe arborée et arbustive, ou les ressources
pourvoyeuses de PFNL, telles que le baobab et le dattier du désert,
sont essentielles aux moyens de subsistance. Les villages étudiés sont
majoritairement habités par des Peuls considérés comme autochtones,
aux cOtés de groupes gourmantché, moose et bissa. Le systéme
coutumier peul se distingue par I’absence de chef de terre, le chef de
village assurant la gestion des droits d’installation et d’acces aux
ressources naturelles. Cette organisation confere au chef de village un
role central dans la régulation des usages des PFNL, notamment dans
un contexte marqué par la mobilité pastorale et la coexistence de
groupes aux pratiques économiques différenciées. Le cas de Sebba
illustre ainsi une configuration spécifique de la tenure foncicre et
forestiere en contexte pastoral peul, ou le pouvoir foncier ne repose
pas sur une dissociation entre autorité politique et autorité foncicre.

160



Cette centralisation s’inscrit dans une logique pastorale ou la terre
n’est pas congue comme un patrimoine lignager sacralisé, mais comme
un espace fonctionnel régulé par 'autorité villageoise. Les Peuls
exercent ainsi un contrdle direct sur I’installation des autres groupes et
sur 1’accés aux ressources forestiéres, notamment aux PFNL.
L’absence de chef de terre ne traduit donc pas une faiblesse du systéme
coutumier, mais révele une autre forme d’institutionnalisation du
pouvoir foncier, plus centralisée et moins ritualisée. Cette
configuration produit des effets directs sur les modalités d’accés aux
ressources pour les femmes, les migrants et les groupes socialement
subalternes, dont les droits demeurent fortement dépendants de la
reconnaissance par 1’autorité villageoise.

e Site de Yamba

Yamba est situé dans 1’est du Burkina Faso, au sein d’une zone de
savane ou cohabitent des populations gourmantché autochtones et des
migrants moaga et peuls. Le site se distingue par son statut de
principauté (Diéma), conférant a la chefferie locale un pouvoir
politique et foncier étendu sur plusieurs villages environnants.

La hiérarchie coutumiére gourmantché structure fortement les
droits fonciers et 1’acceés aux ressources foresti¢res, la principauté de
Yamba jouant un role central dans I’intronisation des chefs de village
et attribution des terres. La décentralisation a cependant introduit une
dualit¢ de pouvoirs entre autorités coutumicres et municipales,
donnant lieu a des tensions autour du contrdle du capital foncier. Ces
conflits institutionnels se répercutent directement sur les modalités
d’acces aux ressources forestieres et sur la redistribution des bénéfices
liés aux PFNL. Ces différents contextes locaux mettent en évidence la
diversit¢ des régimes de tenure et des rapports d’autochtonie qui
structurent 1’acces aux ressources forestieres. Ils constituent le cadre
analytique a partir duquel seront examinées, dans les sections
suivantes, les pratiques différenciées d’acces, d’usage et de contrdle
des Produits Forestiers Non Ligneux selon le genre et la génération.

I1.2. Tenure fonciére et forestiére et Droits d’accés a la terre

Dans la zone de Barsalogho, les principales activités qui
caractérisent les villages d’étude sont I’agriculture, 1’agro pastoralisme
et I’élevage. Les Fulcés qui se nomment autochtones jouissent de
possessions fonciéres permanentes sur lesquelles ils disposent des
droits de contrdle et d’exploitation permanente, du droit
d’investissement, droit de transmission inter générationnelle, du droit
d’installation de nouveaux arrivants. La gestion fonciére coutumicre
incombe au lignage du chef de terre, Sawadogo.

Cette zone n’est pas une zone a forte migration. Les demandes de
terre a but d’exploitation se font directement aupres du chef du village

161



qui délégue a son tour le chef de terre pour procéder a la délimitation
de la parcelle. Ce type d’installation peut aussi se faire par les chefs de
lignage sur leur propriété fonciere sans forcément 1’avis du chef de
village. Dans le cas d’installation définitive, il faut impérativement
I’avis du chef de village pour question de sécurité. Les
« migrants« ainsi installés posseédent uniquement sur la terre des droits
d’usufruits et de transfert intergénérationnel au sein du lignage.

Dans les zones d’études de Lalgaye, de Yamba et de Sebba et
Sapouy les autochtones qui sont respectivement les Yana les
Gourmatché, les Peuls et les Nuna vivent sur des possessions fonciéres
permanentes acquises depuis I’installation de leurs lignages. Dans la
tenure coutumiere locale, la terre appartient au lignage des chefs de
villages (Bagnan,Sow, Ouedraogo, Lompo, Koudougou). Ces lignages
disposent de tous les droits fonciers dont entre autres du droit de
controle et d’exploitation permanente, du droit d’investissement, du
droit de transmission inter générationnelle, du droit d’installation des
autres lignages et des migrants.

Les autres groupes de lignages disposent de droit d’exploitation
permanente, de droit de transmission intergénérationnelle. Cependant,
ils ne détiennent pas de droits d’installation de migrants. Ils peuvent
certes accompagner le migrant et demander la terre lorsqu’ils sont
hotes : de ce fait, ils deviennent tuteurs de ces migrants, mais pas
tuteurs fonciers. De plus ils acquiérent gréace a ces droits un patrimoine
lignager qu’ils ne peuvent cependant pas en disposer c’est-a-dire qu’ils
n’ont pas de droit d’aliénation. Cela constitue un aspect important qui
définit en fin de compte aussi leurs droits d’acces sur d’autres types de
ressources d’espace naturels différents.

11 faut noter en particulier que le droit coutumier n’est ni homogéne
ni stable et connait trés souvent des changements suite aux pratiques
fonciéres qui ont cours et qui sont souvent tolérées. Il connait ainsi
d’une zone a une autre des particularités intéressantes a relever.

Les groupes de migrants bénéficient de droits d’acces,
d’exploitation et de transmission intergénérationnelle sur leurs champs
et leurs jacheres. Les limites de leurs terres sont a respecter. Cultiver
au-dela de ces limites constitue des motifs valables de retrait de terres,
surtout avec I’importance des pressions fonciéres. Les migrants ont
ainsi le méme statut foncier dans ces différentes zones socio
culturelles. Cependant lorsqu’un groupe de migrants se détache
comme il en est dans le cas au niveau de Baouiga Yorgo a Sapouy et
de Nagraongo moose a Barsalagho par leur statut d’anciens et de
premiers migrants c¢’est-a-dire de « first comers » (Kopytoff, 1987) en
zone d’immigration, les droits fonciers se diversifient et se consolident
sur certains points. En effet des groupes des migrants dits anciens
migrants ne se reconnaissent plus comme étant des étrangers, ils
réclament leur identité de tengaramba c’est-a-dire les « enfants du
village » grace aux prérogatives fonciéres dont ils disposent et refusent
celui de saana c’est-a-dire « étrangers » migrants relativement plus
récents des « later comers » et des « late comers » (kopytoff, 1987).

162



En effet, en faisant référence au village de Baouiga yorgo a Sapouy,
les tengaramba a travers leur chef de village (Mosnaaba) peuvent
installer leurs propres migrants sans en référer au chef de village et au
chef de terre nuni. Cela concerne surtout les migrants de Baouiga
Yorgo qui sont installés sur des possessions permanentes. IIs disposent
ainsi de droits d’exploitation permanente de la terre, d’investissement,
de transmission inter générationnelle et d’installation. Les autres
migrants tout comme ceux installés avec les Nuna (méme lorsqu’ils
ont un Mosnaaba) disposent seulement de droits d’exploitation et de
transmission intergénérationnelle. Il est intéressant de comparer ce
type de droit a celui des autres lignages installés avec le lignage de
chef de village qui n’ont pas la possibilité d’installations de migrants.
Cette analyse sera mise en rapport avec les questions de droits de
plantation d’arbres.

De méme a Nagraogo moose a Barsalago, les migrants moose qui
sont d’anciens migrants bénéficient de ces mémes droits qui leur
donnent la possibilité¢ d’installations de récents migrants dans leur
zone d’installation octroyée par les autochtones de Nagraogo fulcés.
Lorsqu’il y a des questions majeures concernant la terre et les
sacrifices, ils font référence de ce fait aux autochtones de Nagraogo
Fulcés.

Dans le site de Yamba les différents lignages gourmantchés
présents détiennent des droits de possessions fonciéres permanentes
intergénérationnelles sur leurs terres. Ils possedent aussi des droits
d’investissement et d’aliénation et n’ont pas de compte a rendre au
chef de village. Les chefs de terre qui ont plus un role sacrificiel ne
s’immiscent pas dans les questions fonciéres des lignages. Son rdle
s’arréte aux sacrifices faits a la terre. Ils utilisent ainsi le terme de
propriétaires terriens pour parler de ces possessions fonciéres qui
appartiennent a ces lignages. De ce fait chaque propriétaire de terriens
peut ainsi installer des migrants. On passe par le chef de terre (tindano)
pour introduire le migrant au chef de village. Ce dernier a juste besoin
de donner son accord pour l’installation du migrant. Accepter le
migrant dans le village en tant qu’étranger dépend en fait du Chef de
village. Cependant il peut bien avoir de la terre de culture avec les
différents propriétaires terriens. Ainsi les migrants possedent sur leurs
de champs de cultures et de jacheres des droits d’exploitation
permanente, cependant ils ne sont pas assurés des droits de
transmission intergénérationnelle sur ces champs. Lorsque le fils ou le
frére du migrant désire continuer I’exploitation de celui qui avait
demandgé la terre avec le gourmantché, il doit renégocier ses droits sur
cette terre. Lorsque le migrant a plus de 7 années passées dans le
village, il n’est plus considéré comme étant un migrant.

Toutes les femmes de notre zone d’étude détiennent partout comme
ailleurs au Burkina le droit d’accés négocié (avec 1’époux) sur la terre.
Il s’agit spécifiquement des femmes — épouses. Elles disposent ainsi
d’un droit d’acces limité a la terre. Les terres qu’elles cultivent sont
appelées des champs de femmes qui portent différents noms a travers

163



ces sites d’études tels belogo, pouni, pokoani, etc. 1l est cependant
intéressant de noter que I’acquisition de ce droit d’acces connait trés
souvent des dynamiques qui influencent I’exploitation de leurs terres.
En effet a Sapouy, la femme ne garde pas permanemment les terres
«acquises » pour son champ individuel. L’emplacement de son champ
dépend des besoins de son mari (Mawa, 2009). Aussi, le champ de la
femme est situ¢ a I’entrée du champ de 1’époux. Ce qui permet a
I’homme avec ses techniques agricoles extensives d’évoluer plus
facilement vers les nouveaux défrichements (champs fertiles) et de
léguer les terres dégradées a la femme. En effet ’emplacement des
champs de femmes se situe la plupart du temps sur des terres de faible
rendement. Les discours des hommes a ce propos se basent sur le fait
que le champ de la femme doit toujours se trouver a I’entrée du champ
principal. Une femme ne doit pas marcher sur le champ de son époux
avant d’arriver dans le sien. Cela pourrait s’expliquer par le fait que
I’emplacement du champ de la femme rentre dans une stratégie de
controle socio-économique des activités de la femme. Par cet
emplacement I’homme sait d’office en premier que la femme ne passe
pas plus de temps dans son champ a elle que dans le champ familial,
en second que cela permet a I’époux de savoir exactement ce que la
femme cultive.

Par ailleurs, il faut signaler que cet acces « négocié » a la terre des
femmes est toujours un peu problématique. Les femmes ont certes ce
droit d’accés aux champs de femme, mais elles n’ont pas de droit de
contr6le non seulement sur cette terre, mais aussi sur leurs activités
agricoles qui restent décidées et gérées par les hommes en fonction des
activités agricoles du champ familial. Les informatrices soulignent
effectivement que les activités agricoles de leurs maris se sont
agrandies ces dernicres années. En effet les exploitations familiales qui
se sont renforcées depuis quelques années avec la culture du coton
expriment des besoins plus importants en temps de travail, en main-
d’ceuvre et en surfaces cultivables. Dans cette situation il est
pratiquement impossible aux femmes de constituer leurs petits champs
dont les cultures vont aujourd’hui au-dela de la culture des
condiments. Elles restent obligées de se consacrer au champ familial
qui est un champ commun. Quelques-unes arrivent toutefois a
conserver des planches de culture du riz qui demandent moins de
temps. De plus les hommes conviennent sur le fait que si les femmes
ne les aidaient plus pour la culture des champs, ils ne pourraient jamais
s’en sortir. Elles constituent une main-d’ceuvre importante. En plus de
cette question d’importance des champs de culture de rente, des
informateurs hommes a Sablogo, évoquent aussi leurs occupations
associatives de développement qui demandent a ce que les femmes
soient permanemment disponibles pour les travaux champétres.

Cette méme question joue également sur le temps de travail des
femmes par rapport a I’exploitation des RP — PFNL. Les femmes
moose (indifféremment par rapport a leurs statuts de migrant ou
d’autochtones) et Yana n’ont absolument pas de temps pour la collecte

164



des PFNL tels que le karité, le néré a cause de leurs travaux champétres
familiaux qui leur prennent beaucoup de temps. En focus group a
Sablogo a Gouli par exemple, lorsque la question de la production par
saison de chaque femme a été évoquée, les femmes ont rendu
responsable en partie (mis a part les questions de tenure) le temps de
travail dont elles disposent. Lorsque les périodes de collecte des RP-
PFNL coincident avec celles de la saison hivernale, I’exploitation des
RP-PFNL se présente alors comme une troisiéme activité et sinon
méme la dernicre activité sur leur calendrier journalier et saisonnier
apres les activités du champ familial et celles de leurs propres champs
lorsqu’elles en possedent toujours. Sur ce plan, elles connaissent toutes
les mémes problémes qu’elles soient femmes Yana ou femmes de
migrants. Comme le dit cet informateur: «Les femmes doivent
s’adonner d’abord a la culture de leur champ, puis rejoindre le mari
dans le champ familial. Si elle abandonne ces taches pour les amandes,
nous n’allons pas étre d’accord » (informateur Yamba).

Cependant, il est important d’introduire un élément de comparaison
avec les femmes peules non seulement sur leurs sites de migration
(Sapouy, Lalgaye, yamba), mais aussi sur leurs lieux d’origine comme
a Sebba. L’¢élément temps joue en effet en faveur de ces femmes qui
ne cultivent pas ou si elles ne font ¢’est toujours juste par choix ou
loisir. Elles n’ont pas besoin de compter sur un champ pour satisfaire
certains besoins domestiques de femmes. Les femmes peules en effet
qui disposent ainsi de plus de temps ont la possibilité d’étre a tout
moment dans les champs et jachéres des autres ainsi que dans les
brousses. Elles sont d’ailleurs partout taxées « de grandes voleuses ».
Cela est un ¢lément si important qu’elles se présentent comme étant
les plus grandes productrices de RP —PFNL tel le Karité et le néré
comparativement aux autres femmes. La discussion lors du focus
femmes a Sablogo s’est d’ailleurs enflammée a ce propos sur le temps
libre des femmes peules et négligence prononcés des régles de gestion
et d’exploitation des RP PFNL.

A Sebba, plus particuliérement, les femmes peules ne cultivent pas
dans le champ de leurs maris. Elles n’ont aucune contrainte par rapport
au champ familial. Celles qui font des petits champs le font parce
qu’elles le souhaitent. De ce fait elles se consacrent beaucoup plus a
I’exploitation des PFNL (gomme arabique, Balanites, baobab,
tamarin,). Leurs droits d’acces sur les RP-PFNL concernent aussi bien
les ressources elles-mémes ainsi que leurs bénéfices contrairement aux
autres femmes dans les autres sites ou les droits de collecte et de
récolte différent des droits d’en user pour soi-méme.

En somme, il important de noter que les changements qui sont
susceptibles de toucher a ces différents droits et statuts fonciers
proviendront des rapports fonciers et politiques dans ce contexte de
décentralisation entre le pouvoir municipal et les chefferies
coutumigres qui continuent toujours de définir les droits fonciers des
différents groupes socio culturelles utilisent aussi bien la terre que les
diverses ressources. Les maires dans les communes veulent

165



rapidement se charger de gérer toutes les ressources naturelles sous
I’utilisation de la nouvelle loi 034 qui consacre un domaine des
collectivités locales sous la gestion de la commune. Deux exemples
intéressants sont ceux de Sapouy et de Yamba.

I1.3. Modes de gestion et Droits d’accés des Ressources
pourvoyeuses de PFNL différenciés par rapport au genre

Des dynamiques apparaissent dans ’accés et l’appropriation des
divers droits lorsqu’il s’agit de parler des arbres. En effet c’est le type
de ressource qui en définitive précise et définit les types de droits
d’acces et d’usage des ressources. Les droits sur un type de ressource
ne garantissent pas automatiquement les droits sur les autres
ressources (Weber, 1995).

Ainsi ces ressources pourvoyeuses de Produits forestiers Non
ligneux (PFNL) tels que le karité (Vitellaria Paradoxa), le néré (Parkia
Biglobosa), le baobab (Andasonia Digitata), le dattier du désert
(Balanites Aegytiaca) et des produits de la ruche rencontrés et retenus
dans les sites de Sapouy, Lalgaye, Yamba, Barsalago, et Sebba sont
régies par différents modes d’accés et de contrdle. Les droits d’acces
et de contrdle de ces ressources pourvoyeuses different selon les
acteurs et plus précisément selon les droits d’acces préalables a la
terre.

I1.3.1. Droits d’accés et exploitation du Karité et du néré a
Sapouy

Ainsi avec les droits d’autochtonie sur la terre dont disposent les chefs
de village et de terre, ils acquiérent automatiquement les droits de
propriété sur les Ressources pourvoyeuses citées plus haut. Ainsi le
Nuni chef de village en plus de détenir la propriété des arbres du
Karité, du nér¢, a le droit de plantation d’arbres (locaux et non locaux).
Méme s’ils n’interviennent pas au niveau de la récolte et collecte des
produits du karité, les produits collectés leur appartiennent et sont de
ce fait versés a la consommation familiale. Par rapport au néré par
exemple, certains chefs de terre s’adonnent eux-mémes a la récolte de
la ressource. Selon ces informateurs, il a toujours ét¢ ainsi dans la
tradition nuni. Dans leurs discours : « ...le néré appartient a I’homme
et le karité a la femme ». Les femmes dans ce cas ne sont pas invitées
a la collecte. IIs exploitent, controlent eux-mémes la ressource.

La prise en compte du genre est plus que jamais importante pour
saisir I’exploitation et la valorisation des PFNL et aussi pour saisir la
problématique de I’équité par rapport a la distribution des ressources
et des bénéfices. Nous verrons comment la distinction de genre en
rapport avec femmes/hommes ne nous permettait pas de rendre compte
de laréalité des droits d’accés de ce groupe. Dans ce concept de femme
utilisé trés souvent en analyse du genre pour opposer a I’homme, il

166



faut distinguer un autre groupe d’acteurs femmes socialement et
politiquement défavorisé en matiere de droit d’acces au foncier.

En effet, le concept de femmes n’étant pas un groupe homogene, il
faut distinguer dans ce groupe différents groupes de femmes en rapport
au statut foncier des époux. Le statut social, les droits d’acces
d’exploitation et de contrdle des femmes dépendent du statut socio
foncier de leurs époux. Aussi le concept de femme n’est pas un concept
homogéne dans les représentations des populations locales. La femme
c’est spécifiquement 1’épouse, la belle-mere et les sceurs, les filles, la
grand-mere.

Ainsi les femmes Nuna, épouses du chef de village, disposent de
plus de possibilité d’acces. Par exemple, elles détiennent les droits de
collecte et de droits de controle sur tous les arbres de karité et de néré
dans tous les champs et jacheres dont le chef est « propriétaire ». Ce
droit leur permet de se positionner comme étant la femme privilégiée
en matiere de droit d’acces a ce type de ressource. Méme si en fin de
compte la ressource ne lui appartient en définitive vis-a-vis de son
époux, elle est se présente comme étant la femme qui détient le droit
sur les tous les arbres fruitiers. Les femmes des autres lignages Nuna
elles attendent la fin du passage de la femme du chef de village avant
d’aller voir ce qu’elles peuvent trouver. Elles exploitent en définitive
les arbres situés dans les réserves de brousse et plus particuliérement
dans le chantier d’aménagement forestier du Nazinon.

Le passage de ces femmes aprés ou avant la femme du chef est
caractérisé de vol. Elles deviennent alors ainsi selon les informateurs
des voleuses. Il faut noter que la pratique du vol reste la seule voie
pour les autres femmes de posséder en fin de compte du Karité. Elles
y sont pratiquement obligées lorsqu’elles n’ont pas la possibilité et le
temps d’aller jusque dans la zone aménagée. Les femmes Nuna autres
lignages et les femmes moose sont en effet dans cette situation ou pour
collecter du karité il faut soit qu’elles le volent dans les champs et les
jachéres méme leur « appartenant » ou soit qu’elles partent dans la
zone aménagée qui leur permet des droits d’acces pour la collecte des
ressources pourvoyeuses de produit forestier non ligneux. Dans le
village de Baouiga yorgo spécifiquement qui est un village
d’installation migrante, les droits d’accés des femmes sur les arbres
sont relativement différents surtout en ce qui concerne le karité. Ces
femmes peuvent collecter les fruits de I’arbre dans leurs champs ; plus
précisément chaque femme peut exploiter le karité du champ de son
époux. La femme du mosnaba n’a pas de droit de controle exclusif sur
les arbres dans les champs des autres.

En ce qui concerne le néré, il y a bien le droit de contréle exclusif
de la femme du chef de village nuni aussi bien a Galo, a Baouiga, qu’a
Baouiga Yorgo. Et ce droit de contrdle est encore plus strict. Si avec
le karité, ces femmes de chef de village tolérent les déviations de vol
des autres femmes Nuna, moose et peules, avec le néré ces déviations
ne sont pas tolérées. Le vol est dans tous les cas une caractéristique de
I’exploitation de certaines ressources pourvoyeuses des PFNL et aussi

167



une pratique locale qui comble les « frustrations» ou les
manquements de la tenure coutumicre.

Le néré en effet semble appartenir a la femme nuni chef de village
qui occupe de ce fait une place et des droits spécifiques sur la ressource
vis-a-vis des autres femmes et hommes. Dans les discours des autres
acteurs, il ressort facilement: «le néré appartient aux femmes
anciennes gurunsi, tout le monde ne peut pas ramasser au hasard le
néré». Cependant cette ressource pourvoyeuse est en réalité la
propriété du chef du lignage de la chefferie. Tous les arbres de néré de
ce fait dans les champs ainsi que dans les jacheres du village entier
appartiennent au chef de village et au chef de terre et qui ont eu a
installer d’autres lignages alliés et familles de migrants. Autrement dit
ces acteurs détiennent le droit de propriété sur ces arbres et plus encore
sur les graines de néré plus spécifiquement. Ils laissent la pulpe du
Nér¢ a la femme et conservent eux-mémes les graines du néré apres
avoir soustrait la part des femmes pour la transformation en soumbala
destiné a la consommation familiale. Les graines de néré données a la
femme pour la confection du soumbala ne peuvent pas étre vendues au
marché. C’est bien pour cela qu’il est difficile de parler de filicre
organisée de graines de néré. Seul I’homme le vend au marché et cela
seulement lorsqu’il en ressent le besoin. Lorsqu’une femme vend le
soumbala elle a soit eu collecté le néré dans la zone aménagée ou soit
a acheté les graines au marché. L homme exerce un contrdle sur cette
ressource du lieu de collecte & la maison pour la transformation pour
la consommation.

De plus, cette particularité du néré en matiére de tenure foncicre
résout alors la question de la distribution de la ressource au sein du
groupe des migrants, entre I’homme et la femme migrante. L’homme
ne possédant pas lui-méme la ressource, ne peut en aucun cas gérer
celle qui est collectée dans un espace forestier open access pour la
collecte des ressources pourvoyeuses de produits forestiers non
ligneux.

A coté de ces groupes de femmes, il est important de noter le cas
de femmes migrantes peulhs. Ces femmes qui vivent la plupart du
temps hors du village, en pleine brousse sont indexées dans ces
villages comme étant celles qui possédent le plus de ressources
pourvoyeuses de PFNL en 'occurrence le karité et le néré. Elles
disposent de plus de temps selon les autres groupes de femmes, elles
sont au cceur de la brousse, donc elles ont un accés facile aux
ressources en termes de distance et de temps de travail. Elles
deviennent ainsi donc celles qui possédent le plus de ressources. Ainsi
elles sont alors les plus grandes « voleuses ». En fait, selon les femmes
gurunsi, elles ne respectent pas les régles et personne ne peut les
surprendre puisqu’elles savent trés bien le temps de passage des autres.
11 est de ce fait intéressant de noter que les femmes peules ne disposent
pas de droit d’acces spécifique a I’exploitation de ces ressources, mais
possédent le plus de ressources.

168



11 faut noter également que bien que les femmes dans tous les deux
villages travaillent en groupement féminin, 1’exploitation des
ressources pourvoyeuses de PFNL est complétement individuelle. 11
ne s’agit pas de champ commun pour la culture des céréales ou des
cultures de rente. Elles ne disposent pas non plus de parc a karité. La
différence avec 1’exploitation des PFNL, c’est justement l’aspect
individuel qui se trouve étre la base de 1’organisation du groupement.
Tous les groupements féminins qui exploitent le karité (le groupement
féminin Zemstaba de groupement féminin Namoroyuan) les membres
du groupement collectent individuellement les fruits du karité pour les
amandes et fabriquent le beurre individuellement également.

I1.3.2. Droit d’accés et exploitation du karité et du néré a
Yamba et Lalgaye

Dans les villages de Yamba et de Boanga (commune de Yamba),
sablogo, Gouli et Pihitenga (commune de Lalgaye) pour les modes de
gestion ainsi que les droits d’acces et d’exploitation des arbres du
karité et du néré diffeére tout comme ailleurs. Les différents acteurs
disposent des droits d’accés, d’usage et de contrdle différents. Ainsi
lorsqu’il s’agit du karité, chaque acteur ramasse et collecte les noix
dans son champ et ses jachéres ainsi que dans les petites portions de
réserves de brousse. Dans ces villages, les modes de gestion semblent
similaires et permettent aux acteurs bénéficiant de statut foncier
d’exploiter les arbres de Karité qui se trouvent dans les champs. Ce
qui par contre se différencie des modes de gestion et des droits
attribués dans le site de Sapouy. Cependant en ce qui concerne la forét
de Sablogo qui est forét sous projet d’aménagement, les acteurs selon
le chef de village n’ont pas le droit d’acces pour le ramassage et la
collecte des produits forestiers non-ligneux. Cependant toute autre
activité est interdite. La forét est controlée et surveillée aussi bien par
le chef de Sablogo que par le président CVD et le président du GGF.
D’un acteur a un auteur, 1’acces pour 1’exploitation des PFNL différe
sensiblement. Il faudra noter quelques changements quant a I’acces et
a ’exploitation des ressources naturelles en général dans cette forét
sous projet d’aménagement de Sablogo. En effet, la tenure locale dite
coutumicre semble avoir changé quant a certaines reégles d’acces et
d’exploitation des ressources. Cela pour dire que les politiques
publiques et des textes de loi de I’Etat sont susceptibles d’apporter des
changements de fond dans la tenure locale coutumiere. Pour une forét
jadis ouverte (jusqu’en 2010) a tous les acteurs pour un acces ouvert
et méme pour des installations familiales ainsi que des exploitations
des champs de culture est aujourd’hui et réglementée par des interdits
et des régles coutumiers d’acces et d’exploitation. 1 est intéressant de
voir comment les tenures coutumicres sont capables de s’adapter
mieux de refondre certaines des régles foncicres quant a la gestion des

169



ressources naturelles lorsque le dialogue avec les politiques est bien
négocié.

Les populations des arbres de néré sont en général peu nombreuses,
I’acces et ’exploitation de 1’arbre appartiennent au tuteur migrant, a
I’autochtone qui I’a installé (chef et autres) aussi bien a Yamba et a
Lalgaye. Cependant cette situation est flexible s’il n’y a aucune raison
(conflit) d’imposer I’interdiction d’exploitation de 1’arbre au migrant.
Comme le dit cet informateur : « dans nos traditions, le néré ne peut
pas appartenir a 1’étranger, mais lorsqu’il y a de ’entente entre nous,
on le laisse exploiter. Sinon s’il y a des tensions entre nous, nous
partons exploiter notre néré chez les étrangers » (homme, cultivateur,
07/07/2010). Ici, la tenure locale exclue les migrants dans
I’exploitation du néré, mais les rapports sociaux peuvent la redéfinir.

Les femmes épouses collectent le karité dans les champs et les
jachéres des maris ainsi que dans leurs petits champs. Les champs et
les jacheres familiaux sont strictement interdits d’exploitation par les
autres. Les réserves de brousse sont toutes fois accessibles a toutes
pour la collecte de toutes ces ressources. Notons que lorsque plusieurs
femmes du méme lignage sont dépendantes des (du) mémes champs
familiaux ou lignagers, la primauté de la collecte des noix de karité
dans ces champs revient toujours a la femme du chef de lignage ou de
famille ¢’est-a-dire de la femme de I’ainé du lignage. A cette derniére
« appartient » les noix de karité de ces champs et jachéres. Ainsi les
autres femmes, c’est-a-dire belles-filles, filles, belles-sceurs, etc.,
collectent le karité de ces champs en son nom et collectent leurs noix
de karité¢ dans les autres espaces auxquels elles ont droit. Cela se
vérifie dans tous les sites ou le karité a ¢été retenu comme espéce
valorisée économiquement. Dans le site particulier de Sablogo a
Lalgaye, lorsque la premiere femme du lignage est présente dans les
champs, toutes les noix qui tombent en sa présence ne peuvent étre
ramassées que par elle. Par conséquent elle posséde d’importantes
quantités de karité. Lorsque cette femme est seule épouse du chef de
lignage, elle se retrouve seule avec une importante quantité de noix de
karité que le chef de lignage lorsqu’il est trop vieux ne contrdle plus.
C’est alors a cette derniére de le distribuer entre les belles filles qui se
passent la cuisine & tour de role. Les images ci-dessous montrent
clairement que la ressource collectée par chaque type de femmes est
séchée séparément selon qu’elle est belle fille, fille et belle-mére.

L’exploitation du néré a Lalgaye plus précisément est uniquement
est faite par les hommes comme en pays nuni en se référant aux
discours de I’informateur-chef de terre. Les femmes n’interviennent
dans I’exploitation de cette ressource qu’a I’étape de la transformation
des fruits pour séparer la farine des graines et ensuite pour transformer
une partie des graines en soumbala pour la famille.

170



I1.3.3. Droit d’accés et exploitation du dattier du désert
(Balanités Aegyptiaca) a Yamba, Sebba et Barsalogo

Dans la plupart des sites d’études ou le dattier du désert est exploité
c’est-a-dire a Yamba, Sebba, et Barsalogo, ces arbres sont accessibles
dans la brousse et dans les champs sans 1’autorisation du détenteur du
droit d’exploitation ni celle du détenteur du droit de propriété. Ils
bénéficient donc d’un libre accés partout, quel que soit le lieu
d’approvisionnement. Cependant seulement dans le village de
Tambondi a Sebba, cet accés libre a 1’arbre du dattier du désert est
remis en cause. Les produits du dattier du désert sont beaucoup
exploités par les femmes et constituent régulicrement la plus
importante source de revenus. Cela a alors entrainé une trés grande
pression fonciére sur cet arbre, ce qui a par conséquent changé la
tenure fonciere dans ce village. Ainsi la collecte des produits connait
une réglementation qui redéfinit les droits d’acces et d’exploitation de
la ressource. Ainsi chaque famille n’exploite que la ressource de ses
champs, ses jacheres, de ses enclos a bétail et des réserves de brousse
du village : «ce n’est pas qu’il n’y a pas suffisamment, il y en a.
Actuellement 1a il y a beaucoup de gens qui en cherchent, donc pour
avoir suffisamment, c’est difficile. C’est une ressource maintenant qui
est recherchée partout... Dans le champ de quelqu’un, il faut demander
la permission de ramasser au propriétaire du champ, s’il te le permet,
c’est c¢a sinon, ce n’est pasrpossible. Forcément il faut
I’informer...Mais s’il sait que la personne va vendre comme lui, 1a il
ne va méme pas donner ; il faut aller en brousse. Si c’est pour la sauce
du soir comme ¢a, si tu viens le trouver, tu demandes et tu peux enlever
un peu » (informateur, Tambondi).

L’approvisionnement du dattier du désert ne se fait pas seulement en
brousse ou dans les champs en culture, elle se fait aussi dans les enclos
a bétail. Ce dernier lieu d’approvisionnement est fréquenté
spécifiquement par les enfants.

L’accés a cette ressource est ouvert (sauf a Tambondi)
comparativement aux autres ressources. Dans ces sites, elle existe en
quantit¢ abondante et ne fait pas l’objet de contréle particulier.
Certains informateurs assurent que I’exploitation en grande quantité et
la valeur économique de cet arbre ne se sont révélées en réalité que ces
derniéres années. Dans certains sites, 1’utilisation des produits
premiers de cet arbre se limitait a ses vertus médicinales. D’autres
acteurs le transformaient en savon pour une utilisation domestique.
L’intérét économique global méme jusqu’aujourd’hui n’a pas
occasionné un changement de tenure en ce qui concerne ’accés et
I’exploitation de cet arbre.

La récolte des fruits du dattier du désert (Balanites Aegyptiaca) ne suit
pas une technique particulicre. Elle se fait par ramassage au sol ou par
lapidation, ce qui n’épargne pas les fruits non mirs et pose la
problématique de la gestion durable des ressources naturelles. Les

171



hommes tout comme les femmes pratiquent cette activité, mais avec
une prédominance féminine surtout dans la transformation.

I1.3.4. Droit d’accés, exploitation du Baobab (Andasonia
digitata)

Les modes d’acces aux arbres du baobab sont variés selon les
villages. Les droits d’acces et d’exploitation sur les arbres varient en
effet aussi bien selon la tenure locale, mais aussi selon le degré de
pression d’exploitation de [’arbre. Les droits d’acceés en effet
s’équilibrent en fonction de la pression de I’activité d’exploitation et
de I’activité économique autour de I’arbre. Sur I’ensemble des villages
du site de Barsalogho et de Sebba a I’exception du village de
Moussoua, I’acces aux feuilles et fruits du baobab est réglementé par
’autorisation du propriétaire du champ de culture et en jachére. Dans
les autres brousses, 1’acces est libre.

Pour les migrants qui ont demandé une terre de culture, le droit
d’exploitation des feuilles et des fruits du baobab s’acquiert auprés du
détenteur du droit de propriété sur la terre. Les fruits arrivés a maturité
sont cueillis et doivent étre partagés avec celui-ci. Si ce dernier ne
manifeste aucun intéressement a ce niveau, le migrant exploitant peut
exploiter librement et les feuilles et les fruits.

Dans le village de Moussoua en particulier a Sebba, I’exploitation
des arbres de baobab, partout dans le village, dans les champs et dans
la brousse est réglementée par I’octroi d’un permis d’exploitation
delivré par 1’agent forestier de Tankougounadjé. Le permis intervient
aussi pour la cueillette des feuilles dans les champs (pour la
consommation et la vente) en fin de saison pluvieuse ou notamment
les branches des arbres sont coupées. Ce permis qui coute 2250 FCFA
est valable pour 10 jours successifs et porte nécessairement le nom de
la femme demandeuse et celui d’un enfant qui va I’accompagner dans
la cueillette. Si lors du contrdle il y a un enfant autre que celui dont le
nom figure sur le permis, ou des enfants en plus, la femme concernée
est en infraction et est soumise & une amende qui peut aller jusqu’a
25000 FCFA.

Dans le cas spécifique des champs de culture, c’est le chef de ménage
qui coiffe I’arbre et partage les feuilles entre les épouses et vend lui-
meéme sa part au marché.

Ceci concerne I’exploitation des feuilles qui est intense en fin de saison
pluvieuse et fait par la coupe des petites branches avant la collecte des
feuilles ou par la collecte simple sans coupe de branche. Dans la zone
il n’y a pratiquement pas de fruit, car tous les arbres de baobab sont
annuellement coiffés ; ce qui les rend incapables de produire des fruits.
Pour que ces arbres donnent des fruits, il faut attendre environ 3 ans
apres la coupe des branches.

Les feuilles de baobab interviennent beaucoup dans I’alimentation.
Les graines sont transformées en « kando, ou bi-kalga » en moore pour

172



assaisonner les sauces en remplacement du « soumbala », graines des
néré fermentées.

Les baobabs sont plus fréquents 1a ou il y a des concessions, car ¢’est
une espece dont les graines doivent subir des traitements spécifiques
afin de bien germer. En effet, selon les propos d’un pépiniériste a
Barsalogho, les graines qui ont été ruminées par les animaux et celles
qui ont subi des coups de pilon, germe mieux. Indépendamment de ces
conditions, il faut laisser tremper les graines de baobab pendant 1 h
dans de I’acide sulfurique avant les semis en pépinicre.

La plantation du baobab tout comme le Moringa Oleifera dans la cour
selon certaines représentations provoquerait le décés du chef de
ménage.

En ce qui concerne la conservation de cet arbre, il faut noter qu’il
connait une pression énorme ces derniéres années aussi bien pour ses
feuilles que ses fruits. Dans le sahel (Sebba), les populations sont aussi
vieillissantes et par manque de pluie, certains ont tendance a mourir.
Les activités de reboisement d’arbres de Baobab sont enclenchées par
les femmes pour constituer un parc a baobab. Elles ont acquis un lopin
de terre pour planter ces arbres. Indépendamment de [’activité
commune, elles plantent aussi les arbres de Baobab dans leurs champs
de femmes.

I1.3.5. Droit d’accés et exploitation des produits de la ruche a
Sapouy, Yamba, Barsalago et Sebba

En ce qui concerne I’exploitation traditionnelle du miel, le genre est
plus précisé et exclusif a ce niveau. Le miel est produit
traditionnellement par les hommes avec [’utilisation des ruches
traditionnelles. Ce sont les hommes qui font et installent les ruches
traditionnelles dans les arbres. La masculinité affectée a 1’installation
et a ’exploitation des ruches traditionnelles refléte non seulement les
représentations traditionnelles, les questions de tenure c’est-a-dire de
la propriété des arbres, mais également le maitrise d’une certaine
technique de production qui est dite maitrisée plus par I’homme.

En effet il est admis dans ces sociétés que seul I’homme est habilité
a exploiter a fabriquer la ruche, a la préparer a la poser afin que la reine
- mére des abeilles s’installe et que les abeilles fassent produire le miel.
Ici il est intéressant de noter avec Gilles Tétart (2004) que 1’abeille a
ce statut ambigu qui situe toujours entre deux mondes, entre le sauvage
et le domestique, entre la culture et I’¢levage (Tétart, 2004). En dans
ces sociétés dans nos sites d’étude, il ressort qu’il y a une
représentation claire de la fécondité dans ce processus de création de
la ruche pour la production du miel et d’autres produits de la ruche.
C’est I’homme qui fait fécondera la femme et non la femme elle-
méme. Ainsi Dattribution de cette 1’activité sied ainsi a la masculinité
de I’homme. En effet méme dans D’entité grecque, la femme était
assimilée a 1’abeille mére, meére de la fécondité et garante des lois et

173



des régles de fonctionnement de la « maison » : « Surtout, Reine des
abeilles ou Gardienne des lois, elle tient son pouvoir du mari qui I’a
instituée dans la maison » (Xénophon, consulté le 07/10/2010). 11 est
intéressant de voir combien ces représentations peuvent étre similaires
et proches. Aussi une des représentations qui attribue définitivement
I’activité d’exploitation de la ruche a ’homme, c’est 1’utilisation du
feu pour chasser les abeilles afin de récolter le miel. La production de
la ruche étant assimilée a la fécondité, cette pratique est défendue a la
femme, car les abeilles qu’elle sera amenée a tuer par brilure lors de
la récolte du miel, représentent ses futurs enfants qui meurent. Le
méme type d’argumentaire inhérent aux représentations sociales
collectives soutient qu’une femme qui s’engage dans ce type de
production du miel court le risque de stérilité.

Les enfants aussi sont défendus par rapport a cette pratique parce
que cela risque d’apporter du malheur dans leur entourage.

De plus en termes de tenure, 1’exploitation de la ruche est attribuée
a I’homme, car liée a la propriété non seulement de I’espace
d’exploitation, mais aussi de 1’arbre dans lequel la ruche est logée.
Etant donné que I’exploitation du miel se fait sur une longue période
afin de fidéliser les abeilles, il faut en effet s’assurer de ses droits
permanents sur I’espace et la ressource mobilisée. Cela demande alors
que les ruches traditionnelles soient exploitées soit dans les champs
soit dans les jachéres. Le plus souvent les ruches sont exploitées dans
les brousses de jachéres non loin du contréle du propriétaire.

En plus de tout ceci, les techniques d’exploitation du miel, de la
préparation de la ruche a la récolte du miel et autres produits, sont
évoquées pour faire de cette activité un travail de I’homme.

Toutefois, les femmes aussi s’adonnent a I’activité d’exploitation
du miel. Seulement cela concerne 1’exploitation moderne avec des
technologies modernes initiées par des projets de développement et
des ONG. Dans ces sites d’études, les groupements de femmes ont
recu des ruches modernes ainsi que de [’équipement pour
I’exploitation du miel. Cependant, dans certains villages comme a
Gallo et a Baouiga (Sapouy), ces activités ont été¢ suspendues pour
faute de nouveau matériel. Toutes les ruches se sont dégradées et les
soutiens habituels sont restés sans suite. Ce sont alors les hommes non
organisés qui exploitent traditionnellement et commercialisent
individuellement le miel sur la place du marché. Les ruches étant
cheres, en général c’est en groupement que les femmes les exploitent.
Pour les disposer, elles demandent en tant que groupement un endroit
non loin du village pour disposer les ruches. Dans des sites comme
Sebba, seuls les hommes utilisent les ruches modernes, les femmes ne
pratiquent pas cette activité.

174



I11. Droits d’acces et droits de plantation d’arbres

L’arbre du néré dans le tableau écologique de cette zone est une
ressource qui se raréfie, qui est vieillissante et qui produit de moins en
moins d’année en année. La ressource qui a d’ailleurs été toujours
I’arbre d’or en milieu rural I’est encore plus de nos jours avec
I’importance économique dont elle bénéficie sur tous les marchés
nationaux et internationaux. Cette importance grandissante a-t-elle
changé un aspect de la tenure fonciére dans ces sites comme bien
d’autres contextes ouest-africains qui interdisait par exemple les
migrants de planter les arbres ? Par exemple, il ressort des discours
qu’a Sapouy, les Nuna d’autres lignages autres que celui du chef de
village et de terre ne peuvent pas planter des arbres non locaux. Ils
peuvent planter des arbres exotiques qu’ils soient fruitiers ou pas.
Cependant ils ne peuvent pas planter des arbres pourvoyeurs de PFNL.
Par contre pour les migrants issus d’anciennes installations, ils ont la
possibilit¢ de planter n’importe quel type d’arbres aussi bien a
domicile, dans les champs que dans les jachéres. Il est leur est
cependant interdit de planter des arbres pour délimiter un espace.

Il est en effet possible d’avancer ’analyse qui reléve que les
discours de ces chefs de terre et de village (souvent méme
contradictoires) ont bien un rapport non seulement avec cette
importance économique de 1’arbre, mais aussi avec le souci de
conservation et la rthétorique des politiques de reboisement familiere a
tous plus particuliérement au monde rural. Les femmes des
groupements en effet soulignent aussi cet aspect des choses qui dit que
maintenant tout le monde peut faire des reboisements des arbres
locaux et non locaux. Ainsi qu’est ce qui fait que le nuni et le migrant
ont différents droits de plantation d’arbres dans cette zone? La
différence dans les discours des acteurs principaux (chef de village et
chef de terre) montre une fois de plus combien la tenure coutumiére
est régie plus pas « 'inconsistance » dans les régles juridiques locales
dans laquelle les pratiques fonciéres ainsi que les intéréts
sociopolitiques fonciers des uns et des autres servent de regles.
Lorsque les deux responsables qui se partagent le village, la terre ainsi
que la commune sont en conflit, la tenure fonciére et forestiére repose
justement sur cette « inconsistance ». Lorsque nous avons formulés le
besoin d’une meilleure compréhension des discours a propos de ces
droits différenciés de plantation d’arbres, le chef de terre explique que
le nuni qui est installé sur des possessions lignagéres permanentes
pourrait menacer de s’octroyer un jour plus facilement la propriété des
terres sur lesquelles son lignage est installé depuis des générations
alors que pour le migrant cela est plus difficile, voire impossible, car
ce sont des migrants moose, ils ne pourraient convaincre personne.

En effet bien qu’ayant obtenu divers droits fonciers, Baouiga yorgo
ce quartier moaga devenu village est toujours jusqu’a présent compris
comme ¢tant une possession foncieére des Nuna chefs. Les femmes

175



nuna dont les maris sont possesseurs de cette zone viennent par
exemple récolter le néré dans cette zone. Les sacrifices qui sont faits a
la terre de Baouiga concernent également Baouiga yorgo qui est un
village sans chef de terre. L’information des enterrements parvient au
chef de terre également. Le chef de terre arrive a maintenir le contréle
foncier (terre et ressources ligneuses) toujours sur ces migrants
d’installations anciennes. Par contre dans les possessions lignagéres
les contrdles sont rares et ne sont pas ouverts. Il y a cette entente tacite
sur les droits des lignages nuna. Cependant des tentatives
d’appropriation fonciére sont a craindre et cette entente est trés
souvent renouvelée par I’accés des femmes des chefs dans les champs
de ces lignages nuna pour la récolte et du karité et du néré.

Il ressort dans ce village de Baouiga en particulier que les rapports
entre ces responsables coutumiers se sont dégradés avec 1’avénement
de la décentralisation, plus précisément avec le poste de conseiller
principal et de conseiller adjoint octroy¢ au fils et a la niéce du chef de
village ainsi que de la présidence du CVD au chef de village lui-méme.
Le chef de terre s’est senti et est a 1’écart. Les allusions au role et place
du chef de terre lors de ’entretien avec le chef de village étaient
toujours minimisé et balay¢ de la main. Lorsque nous avons cherché
nous-mémes a voir le chef de terre. L’une de ses phrases de prise de
contact avec nous ¢tait de savoir si c’est le chef de village qui nous a
parlé de lui. La réponse négative le fit sourire.

Il est aussi intéressant de relever la distinction phytosociologique
faite entre 1’arbre local et I’arbre non local. Les Nuna en effet
distinguent les arbres en fonction de leur milieu écologique naturel
(c’est-a-dire I’espace dans lequel ils poussent) et des rapports qu’ils
pourraient avoir non seulement avec les hommes aussi le role qu’ils
auraient a jouer dans les définitions et précisions des régles foncieres.
Ainsi ils distinguent gotan (les arbres de brousses), santan (les arbres
de maison, arbres domestiques) et nassaratan les arbres de blancs, les
arbres exotiques. Les deux premiers ont en effet une valeur trés
importante, étant donné que des tabous accompagnent des rapports
socio-religieux lient la plupart des enfants et des lignages entiers a ces
arbres. L’arbre local, comme nous le traduisons en nous inspirant de
la conception des Nuna, a une identité entiere assimilée a celle de
I’homme. Il est intéressant de prendre en compte ici ’analyse de Laura
Rival (1998) qui a travaillé chez les Nusa Penida d’Indonésie. Ces
deux contextes fort ¢loignés I’un de 1’autre (Indonésie et le Burkina)
permettent une comparaison de certaines de leurs représentations et de
leurs pratiques. En effet, pour Laura Rival (1998), les arbres
fournissent les potentiels symboles visibles du processus social de la
vie et de I’identité collective. « trees provide some of the most visible
and potent symbols of social process and collective identity »
(Rival, 1998, 1). Pour elle, I’arbre est plus qu’un artefact, c’est un
organisme vivant; il est « used symbolically to make concrete and
material the abstract notion of life » (Rival 1998, 3). De méme chez
les Nuna du Burkina I’arbre (Tan : plusieurs arbres ; Tiu : un [1] arbre),

176



en effet, occupe une place symbolique et matérielle trés importante
dans la vie de tous les jours. Pour eux, 1’arbre congoit la vie, la protége,
la nourrit, la soigne et surtout, il est considéré comme un étre vivant.
On reléve ainsi aussi bien a Galo, Baouiga que dans toute cette zone
nuni que la plupart des prénoms nuna sont liés a ces types d’arbres.
Par exemple on pourrait noter plus les prénoms tels Bocolu, Bazonon,
etc. Sita Zougouri (2008, 139) relevait aussi dans cette méme partie du
pays que chez les Nuna, il faut toujours chercher 1’origine de 1’enfant
qui nait. Lorsque le devin stipule que cet enfant vient d’un arbre
particulier, cela veut dire que cet arbre a été a 1’ origine de la conception
de I’enfant, plus précisément « quand I’enfant venait, il était assis sur
cet arbre » (2008, 139). L auteur fait noter qu’avant de donner le nom
a Denfant, ils procédent a une vérification a travers un sacrifice afin
d’identifier I’arbre spécifique. De méme il est en effet intéressant de
cerner les logiques de représentations des acteurs en se référant a cet
informateur (2008, 139) : « Si une femme avant de tomber enceinte ou
un homme avant d’entreprendre des rapports sexuels avec sa femme
s’assoit sur 'un de ces arbres, ’enfant qui va naitre sera I’enfant de
cet arbre-la. Pour en étre certains, nous allons venir avec un poulet
pour demander a I’arbre. Lorsque I’enfant grandit, nous faisons la
cuisine et apportons le repas sous I’arbre avec des poulets et faisons
un sacrifice. L’arbre devient sacré, il est aussi considéré comme le
djoin (Ce bois peut étre un djoin. Il est posé sur la terre a co6té de moi.
Si je veux qu’une chose soit réalisée, je lui demande. Si la chose se
réalise vraiment, le bois sera désormais mon djoin, qui me suivra
partout». De méme Colette Sane (2007) avait aussi relevé qu’au
Yatenga, la femme s’adresse un arbre auquel elle demande la
maternité. Lorsqu’elle accouche d’un enfant, elle donne le nom de cet
arbre a I’enfant et cet arbre devient sacré : « cet arbre devient un totem
pour cette mere et ses enfants, car ils ne doivent ni briiler son bois, ni
méme manger tout aliment préparé a I’aide du bois de 1’arbre. Apres
le décés du demandeur, ses enfants peuvent continuer a apporter les
offrandes a I’arbre. Les espéces couramment utilisées dans ce cas
précis sont: Tamarindus indica, Parkia biglobosa, Khaya
senegalensis » (Sane, 2007,28).

Les arbres appelés nassaratan (arbres de blanc) bénéficient de
considération autre qui ne figure pas dans les représentations
coutumiéres des Nuna. Cependant, avec I’importance et le
développement de 1’agroforesterie dans ces zones, ces arbres font
partie des espéces qui sont plantées.

IV. Pratiques de collecte/récolte, production et
conservation des RP-PFNL

Les pratiques de collecte des ressources pourvoyeuses telles le
karité et le néré restent beaucoup plus traditionnelles. En ce qui
concerne le karité, les femmes collectent les fruits sous les arbres. Les
techniques qui consistent 2 monter dans I’arbre sont si prohibées que

177



cette pratique tend a s’atténuer. Les acteurs dans leurs discours méme
s’ils continuent de la pratiquer sont conscients qu’elle contribue a
diminue la productivit¢ de D’arbre pour la saison prochaine. Pour
I’arbre du néré, la technologie intégrée de I’utilisation du baton est
souvent inutile vu I’age et la taille des arbres. Ainsi la technologie la
plus utilisée revient a monter dans ’arbre trés souvent avec 1’aide des
enfants. Les pratiques et technologies utilisées ne sont pas novatrices
et il n’y pas de tabou qui met en rapport le genre et le type de pratique
et de technologie. La femme, I’homme ainsi que les enfants peuvent
collecter les principaux PFNL retenus dans ce site de recherche.
Cependant, dans certains de ses sites, des informateurs évoquent qu’il
ne sied pas qu’on dise qu’un homme est tombé d’un arbre du nér¢.

Les résidus des noix et des amandes de karités sont récupérés et
utilisés pour faire cuire les aliments et chasser les moustiques dans les
maisons.

Les pratiques autour de la collecte des noix et fruits du karité et du
néré, de la production des produits du Karité et du néré ainsi que de
leurs transformations ont été¢ suffisamment abordées dans une vaste
littérature aussi bien sur le contexte du Burkina Faso que d’ailleurs. En
effet, les travaux tels ceux de Lamien et al (2001, 2003, 2004) ont
abondamment élaboré sur ces aspects de ces PFNL. Aussi ceux de
Belem et al (2007) retracent le processus que les stratégies de gestion
et de conservation ont eu a suivre de I’exclusion a I’intégration des
populations a la gestion foresticre en Afrique francophone, d’une
manicre générale et au Burkina Faso en particulier. Des auteurs
comme FRANCOIS M., et al. (2007) dans leurs travaux sur le marché
du karité, aborde la filiére du beurre de karité comme une production
artisanale essentiellement féminine au Burkina ainsi que son apport
dans I’économie du pays. Aussi, KONATE Z. (2008) sur ’analyse
socio-économique de 1’utilisation des arbres par les femmes dans les
ménages ruraux nous montre |’importance socio-économique
(exploitation, transformation, autoconsommation et
commercialisation) des arbres dans la vie quotidienne des populations
de Péni, notamment celles des femmes.

IV.1. La production du miel

Sur I’ensemble des sites, on distingue le mode de production
traditionnelle individuelle et moderne collective et/ou individuelle du
miel. Le mode de production traditionnel utilise les ruches
traditionnelles fabriquées au niveau des villages tandis que le mode de
production moderne utilise les ruches modernes congues et vendues
sur les marchés urbains.

La récolte du miel se fait de deux a trois fois dans I’année et exige
pour cela un entretien minutieux de la ruche et des abeilles. 11 s’agit du
volet de la ration (ce dont les abeilles ont besoin de se nourrir) qui est
faite du mélange de la farine de petit mil, de poudre d’arachides

178



grillées mélangé avec du miel ou du sucre. Pour le volet de la boisson,
c’est de I’eau plus du miel ou du sucre qui est utilisée pour les abeilles.

Les producteurs traditionnels du miel utilisent la bouse de vache et
de I’argile pétrie pour enduire I’intérieur de la ruche faite de tresse de
secco. Les écorces d’une plante, dont le nom, ont été tenues secretes,
sont brillées comme encens pour parfumer la ruche afin d’attirer les
abeilles a I’intérieur (Sebba).

La ruche ainsi préte est déposée dans le creux des arbres des
champs individuels ou en brousse (jachéres). Dans ce sens, il est
interdit de poser la ruche dans les champs de culture et/ou jachére de
quelqu’un sans son autorisation dans le cas ou le « propriétaire » ne
compte pas produire de miel.

La récolte du miel traditionnel se fait avec le feu et doit laisser
intact I’emplacement de la reine qui se trouve vers le fond de la ruche,
dans la cire 1a ou les trous sont les plus grands. La productivité de la
ruche traditionnelle varie en moyenne entre 10 a 12 litres de miel.

Ce type de production est pratiqué exclusivement par les hommes

en fonction de variables sociales différenciées selon le site. Chez les
Fulcés du site de Barsalogho, c’est I’dge et le statut matrimonial qui
est mis en exergue. Ainsi, les enfants et les jeunes garcons sont
interdits d’intervenir dans la production du miel sans une initiation
préalable fixée a 15 ans au moins. Avant cela, « ...s’il produit le miel,
il y aura beaucoup de malheur, méme de déces dans son entourage
direct, sa famille... », nous confie le chef de terre.
Sur les autres sites par contre les enfants peuvent intervenir a un certain
niveau de la production, notamment dans la phase de la préparation de
la ruche. Les autres étapes a savoir le dépot de la ruche et la récolte
incombent aux adultes.

Les femmes sont exclues de [’activité. Un argumentaire de
I’exploitation sexuée du miel dans tous les sites Galo, Baouiga, Yamba
et a somyalka est formulé a ce propos : ¢’est une activité d’homme. I1
y a de ce fait un consensus autour du fait qu’il est difficile et méme
improbable qu’une femme puisse monter dans les arbres avec une
ruche ou il y a les abeilles, le feu et la fumée lors de la récolte. Cet
argument est aussi évoqué pour justifier ’absence partielle des enfants
dans ce mode de production.

Au dela des réglementations dans les lieux de dépdts des ruches, il
existe des tabous autour de la ruche traditionnelle.

Il existe des interdits dans 1’exploitation traditionnelle du miel en
I’occurrence, I’impureté apres les relations sexuelles qui ferait fuir les
abeilles et les empécherait d’habiter la ruche. Aussi les parfums et
déodorants sont généralement interdits, car ils augmentent les risques
d’attaque des abeilles au moment du dépdt de la ruche.

Quant a la ruche moderne est constituée d’une cuvette en bois et en

tole surmontée d’un couvercle rectangulaire et d’un supportde 1 a2 m

de hauteur du sol. Chaque ruche comporte 24 baguettes, dont 10 a

I’avant, 4 au centre et 10 a I’arriére. Le centre est considéré comme la

capitale de la résidence de la reine abeille. Tout comme les ruches
179



traditionnelles, celles modernes aussi doivent étre posées a 1’écart de
tout endroit public ou bruyant.

Dans la production moderne, c’est la citronnelle, une pate

conditionnée dans un tube qui est utilisée pour attirer les abeilles dans
la ruche. Pendant la récolte, les baguettes de la reine sont épargnées
afin d’assurer la durabilité du séjour des abeilles et la bonne
productivité de la ruche.
La production moderne du miel a la différence de celle traditionnelle
consacre I’implication aussi bien des hommes, des femmes que des
enfants. L ’intégration des femmes dans ce mode de production du miel
reléve du fait que les ruches modernes sont déposées sur un support ;
ce qui ne demande pas de force physique conséquente pour la
manipulation. Aussi, la récolte du miel se faisant avec une
combinaison (habillement adapté, gans, caque, etc.), et une fumée
artificielle qui éloigne les abeilles, limite les risques de piqlre
d’abeille. Le support qui remplace ici ’arbre présente aussi une
sécurité plus grande face aux risques d’incendie et de chute d’arbres.

La production moderne présente plus de confort et de sécurité, mais
a une productivité faible par rapport au rendement de la ruche
traditionnelle. Les ruches traditionnelles peuvent produire jusqu’a
12 litres de miel par récolte a la différence des ruches modernes qui en
donnent entre 6 a 10 litres. Aussi, il faut en minimum 3 mois a la ruche
moderne pour produire du miel et moins de 2 mois a la ruche
traditionnelle. Le président des producteurs de miel a Sebba explique
cette réalité a travers ces mots « ...avec la ruche traditionnelle, tu
gagnes plus de miel, mais le travail est plus difficile, car c’est la nuit
qu’on monte sur I’arbre avec du feu pour enlever le miel.... la ruche
moderne ne donne pas beaucoup de miel, mais il y a la
sécurité. .. »(homme, vieux, Sebba, 14/07/2010).

Par ailleurs, la difficulté majeure inhérente a ce type de production
reste le colt ¢élevé du matériel de production. En effet, la ruche
moderne sur le site de Barsalogho, est acquise individuellement ou
collectivement a 20 000 FCFA 1’unité avec 1’appui de I’ Association
AFERES. Cette association qui bénéficie du financement de Tree-Aid
subventionne ainsi une partie du colit des ruches qui est de
35000 FCFA sur le marché.

A Sebba c’est I’intervention du CILSS qui offre une subvention de
66 % aux producteurs affiliés 8 AVDS qui entre aussi en possession
des ruches avec des facilités de payement a 20 000 FCFA.

La contrainte commune a tous les producteurs de miel est le probléme
d’écoulement de la production aussi bien en termes d’insuffisance
d’infrastructure que de marchés solvables.

Les producteurs d’une maniére générale maitrisent plus les techniques
de production traditionnelles du miel que celles modernes a I’image de
ces producteurs de Sagou a Sebba, de Galo et de Baouiga a Sapouy qui
ignorent I’emplacement exact de la reine dans la ruche moderne.
Aussi, le miel reste I'unique produit exploité de la ruche. La cire est
extrémement sous-exploitée, car une infime partie seulement entre

180



dans la fabrication des ruches modernes avec AVDS (Association des
Volontaires pour le développement du Sahel). Dans la majeure partie
des cas, il est systématiquement jeté ou une infime partie est récupérée
par les forgerons pour la fabrication de certains bijoux. Selon les
savoirs locaux, le miel issu des arbres comme le karité (Vitellaria
Paradoxa) et le gommier (Acacia Seyal) est plus doux et de meilleure
qualité que les autres. La qualité du miel varie aussi en fonction des
saisons. De ce fait, le miel qui est produit en début et fin de saison est
de petite quantité, mais plus doux et compact par rapport a celui du
milieu de la saison pluvieuse qui est beaucoup, mais liquide et moins
sucré.

De plus, il faut noter que la conservation du miel se fait d’une
maniére traditionnelle et ne pose pas beaucoup de difficultés selon les
producteurs « ...il suffit de chauffer un peu le miel liquide pour éviter
la décomposition que les petites abeilles moins formées peuvent
provoquées... ».

IV.2. Production des produits du dattier du désert (balanites
Aegyptiaca)

La technique de transformation pratiquée est artisanale. Les fruits
sont débarrassés de la pulpe et les amandes récupérées par concassage,
puis passées au feu en friture simple. Ensuite elles sont pilées au
mortier et passées au tamis jusqu’a I’obtention de la farine suffisante ;
qui est pilé au mortier de nouveau pour donner une pate. Cette pate est
remuée simultanément et de fagon continue avec de 1’eau chaude dans
une marmite et I’huile brute est ainsi recueillie.

L’huile a ce stade est impropre a la consommation, mais entre tout
comme les résidus dans la fabrication du savon. Pour rendre 1’huile
brute consommable en y tant son gotit amer, les femmes ont mis en
ceuvre une technique simple. Elles font bouillir I’huile brute avec du
tot de la veille, des feuilles ou pétales d’oseilles, de I’eau de tamarin
ou des feuilles d’oignons séchées.

Cette technique d’extraction a été pratiquée par les femmes pendant

longtemps avant son amélioration grace a une formation qu’elles ont
suivie a Kaya. L’ extraction ne se fait plus dans une marmite, mais dans
le mortier avec comme avantage la transformation d’une grande
quantité d’amandes et la bonne qualité et quantité de 1’huile produit.
La formation a aussi permis aux femmes de ne plus jeter les résidus
apres D’extraction de I’huile, mais de 1’utiliser dans la fabrication de
savon.
Aussi bien la récolte que la transformation du dattier du désert
(Balanites Aegyptiaca) sont tres fastidieuses. La récolte des fruits mirs
doit se faire en préservant les non mirs, ce qui est trés délicat. Le
concassage des graines pour I’obtention des amandes est aussi pénible,
car il faut plus d’une heure de travail pour obtenir un kilogramme
d’amande.

181



Une présidente de groupement « ...la conservation de ces amandes
est trés difficile, ce n’est pas comme celles du karité, quand ca reste a
’air libre plus d’une semaine 1’amande commence a perdre de son
huile et ¢a ne donne plus bien ».

Les techniques d’extraction de I’huile du Dattier du désert, bien
qu’elles soient artisanales sur 1’ensemble des sites, différent a bien
d’égard. En effet d’autres pratiques de transformation de ’huile du
dattier du désert ont été observées. Sur le site de Sebba, il y a deux
manieres d’extraire I’huile. La premicre est pratiquée par les femmes
de Moussoua. Les amandes dans cette technique sont aussi frites
directement a la marmite et pilées pour obtenir une farine. Cette farine
est mélangée avec une spatule, dans de I’eau chaude dans une marmite
(qui n’est pas sur le feu) jusqu’a ’apparition de I’huile qui est
recueillie au fur et 3 mesure qu’on ajoute de nouveau de 1’eau chaude.
Cette technique ne permet pas d’extraire toute I’huile contenue dans
les résidus. Les femmes arrétent d’extraire juste parce qu’elles sont a
bout : « I’huile-1a ne finit jamais, c’est toi qui vas te fatiguer et jeter les
résidus... » (femme, adulte, Moussoua, 16/07/2010).

La deuxiéme technique est celle pratiquée par les femmes de
Tambondi. Elles concassent les graines pour enlever les amandes qui
sont gardées dans I’eau pendant 2 jours. Ces amandes sont ensuite
bouillies, séchées au soleil et pilées dans un mortier pour obtenir une
farine. C’est cette farine qui est bouillie avec de 1’eau. A un certain
moment de la cuisson, I’huile commence a remonter a la surface. Cette
huile est donc récupérée au fur et a mesure de la cuisson jusqu’a son
épuisement total. Cette technique est moins harassante que les autres
et présente 1’avantage de transformer de grandes quantités a la fois et
d’extraire de fagon optimale le potentiel huileux des amandes.

V. Impacts économiques, Modes de gestion et de
redistribution des ressources et des bénéfices

11 s’agit ici de voir sur la base de chaque ressource pourvoyeuse de
PFNL, comment est gérée et distribuée la ressource collectée ainsi que
les bénéfices qui en découlent. Il s’agit de plus d’analyser les rapports
sociaux de genre a travers la distribution des bénéfices a I’intérieur du
ménage.

V.1. L’arbre du karité (Vitellaria Paradoxa) et ’arbre du
néré (Parkia Biglobosa)

Les trois sites de Sapouy, Lalgaye et Yamba sont les sites de recherche
ou la présence ainsi que I’activité sur cette Ressource ont été relevées.

Comme nous I’avons précédemment noté, ce sont les femmes et les
enfants qui collectent les noix du karité. Lorsque ces noix arrivent a la
maison, les droits sur cette ressource changent fondamentalement.
Selon le lieu de provenance, la gestion et les régles de distribution
varient. Méme s’il a été souligné des différences dans les droits

182



d’acces des femmes a cette ressource pour signifier une différence
nette des statuts fonciers des époux ; en réalité cette différence s’arréte
a la corvée du ramassage. Les noix du karité connaissent encore un
autre type de gestion qui dépend des régles traditionnelles de gestion
et de distributions des ressources pourvoyeuses de PFNL que
connaissent toutes les femmes aussi bien autochtones que migrantes.
En effet, les noix de karité collectées dans les champs familiaux ainsi
que dans les jachéres, qu’elles soient collectées aussi bien par les
femmes - épouses, les belles meéres, les belles filles — que par les
enfants sont la possession du mari en tant que chef de famille. Cette
ressource est en effet controlée par ’homme une fois qu’elle arrive a
la maison. Apres avoir apprété les amandes, le tout est remis au chef
de famille pour qu’ils refassent la redistribution entre les femmes-
épouses qui sont censées faire la cuisine. Le reste des amandes est
vendu par I’homme en fonction de ses propres besoins. Il est
formellement défendu pour les femmes de vendre les amandes de
karité qui proviennent du champ familial. Cette pratique et cette regle
de gestion et de distribution font I’objet de diverses réactions de la part
des femmes. Certaines des informatrices signalent qu’il est immoral
de garder par devers elles les amandes de karité provenant du champ
familial. D’autres, par contre, résistent plus a cette gestion et cette
distribution et décident de garder une partie de la ressource ou comme
le disent elles-mémes « voler un peu ».

11 faut de ce fait faire remarquer que la filiére karité si elle existe ne
compte pas en réalité sur les ressources collectées dans les champs
familiaux. Les lieux de collecte potentiels des noix de karité des
femmes sont soit leurs petits qui ne possédent que trés peu d’arbres (0,
1 a 2 arbres maximum) ou soit la brousse constituée par les réserves
de brousses non défrichées et des zones forestiéres aménagées ou
I’acces a la collecte PFNL est ouvert.

Dans la plupart des sites de recherche, 1’exploitation des produits
du karité se pratique exclusivement en tant qu’activité¢ individuelle.
Seuls les villages de Galo et Baouiga présentent des situations ou les
femmes se regroupent pour faire écouler leurs Produits. Aucune
activité liée au PFNL ne fait I’objet d’exploitation collective comme
déja mentionné. Les groupements qui existent fonctionnent avec les
femmes qui sont en possession de stocks de PFNL. Ainsi dans les
villages Galo et Baouiga a Sapouy, il faut distinguer deux filieres
importantes. Il s’agit de la filiére beurre de karité au niveau du village
de Galo et celle d’amandes de karité avec les femmes du village de
Baouiga. L’UGPPK/SZ (Union des Groupements de Producteurs et
Productrices des amandes de Karité¢ de la Sissili et du Ziro) de Léo
vient a Galo peser le beurre de karité et collecter le beurre « avant le
mois de janvier ». Le beurre de chaque femme est pesé directement.
Le groupement ne regroupe pas le beurre des femmes avant la pesée
par les agents de ’'UGPPK. Apres la pesée et I’enlévement du beurre,
succede la longue attente du retour de ’argent des femmes. Cela a
toujours constitué selon les informatrices un probléme majeur avec

183



cette Union. Cependant elles n’ont aucun autre choix, car cette union
est leur seul acteur dans la filiére a acheter leur beurre. Jusqu’a la
période de notre terrain de recherche (juillet 2010) I’argent du beurre
de la collecte du karité de la saison derniére n’était pas encore rentré
en possession des femmes du groupement.

De plus bien qu’elles rencontrent des difficultés pour presser leurs
amandes de karité (le moulin de presse a karité est défaillant), elles ont
préféré continuer de vendre du beurre 4 I’'UGPPK au lieu de lui vendre
les amandes. Elles affirment obtenir plus de bénéfices avec la
production du beurre de karité (qui demande certes plus de temps de
travail et occasionne aussi de la fatigue) que de vendre les amandes.
Les bénéfices ne sont pas comparables. Il y a beaucoup a perdre dans
la vente des amandes, car les prix des amandes varient beaucoup en
fonction de la saisonnalité. Le prix du beurre quant a lui, acheté par un
partenaire régulier ne varie pas. Ainsi 'UGPPK leur achete le kilo de
beurre a 970 FCFA le kilogramme.

Quant aux amandes de karité au niveau du groupement de Baouiga,
Bio-Karité vient collecter les amandes et paye les femmes séance
tenante. Bio karité n’achete cependant pas avec chaque femme. En tant
groupement les femmes mesurent bien avant leurs récoltes avec la
responsable du groupement chargée de regrouper les amandes. Elles
possedent un cahier dans lequel, elles notent le nombre de plats de
chaque femme. Cette responsable mesure toutes les amandes
collectées avec le projet Bio-karité, prend 1’argent qu’elle redistribue
a toutes les femmes qui ont eu a remettre leurs amandes. Bio-karité
achéte ainsi le plat (yoruba) d’amandes de karité avec les femmes a
300 FCFA.

Il faut noter que ces groupements féminins qui constituent les
premieres actrices dans la filicre Karité s’organisent tout aussi autour
d’autres activités telles que la culture de céréales dans des champs
communs qu’ils ont acquis. Ils cultivent le riz, le haricot, 1’arachide, le
soja (la culture de ce soja est beaucoup développée afin de remplacer
le néré pour la fabrication du soumbala).

Sur la place du marché, les amandes de karité s’achetent entre 200
et 250 FCFA le plat de yoruba dans les différents sites en période
d’abondance et jusqu’a 500 FCFA a la période de rareté. Quant au néré
il est acheté sur la place du marché entre 600 et 700 en période
d’abondance et entre 1000 et 1100 FCFA en période de rareté. Dans
les sites ou les populations de I’arbre de néré sont peu nombreuses et
improductives comme dans le site de Lalgaye, le karité peut s’acheter
jusqu’a 600 F CFA et le néré jusqu’a 1500 FCFA les périodes de
rareté.

Cependant nous avons noté une pratique dans les sites de Lalgaye
et de Yamba sur la mesure de ces produits. Il est ressorti que la mesure
du yoruba notée dans plusieurs documents ne refléte toujours pas assez
comment dans la chaine de valeur des filiéres d’amandes et de graines
de karité et du néré, les producteurs, les actrices a la base sont
défavorisées par rapport aux autres acteurs dans la chaine. Cette

184



mesure concerne ce qu’elles appellent « makikokoé » que les premiers
acheteurs leur imposent pour I’achat aussi bien du karité que du néré.
Le « makikokoé » consiste a mesurer le plat du yoruba avec en plus la
mesure de 1’avant-bras jusqu’au coude en saison abondante et
seulement en associant le poignet lorsqu’il s’agit de la période de
rareté et lorsqu’il s’agit des graines du nér¢.

Cette pratique ou mesure existait déja dans la vente des céréales.
Les acheteurs, qui viennent acheter les PFNL, achétent aussi des
céréales. Alors ils ont trés vite amen¢ la mesure appliquée aux céréales
au niveau des PFNL. Cette question lors du focus a fait éclater toutes
les femmes. Elles ont manifest¢ combien elles souhaitaient se
débarrasser de cela afin de pouvoir mieux percevoir leurs bénéfices.
La question sur le « makikokoé » a amené les femmes a demander une
discussion avec les acheteurs. La réunion a eu lieu a la mairie de
Lalgaye. Ils ne sont pas arrivés en fin de compte a faire abandonner
I’association du coude et du poignet dans la mesure du plat de yoruba.
Lorsque ’acheteur n’arrive a associer son coude parce que la quantité
présente dans le récipient ne suffit plus, il considére le demi-plat. Cette
situation a été non seulement observée au marché de Sablogo, mais
aussi relevée lors des focus avec les femmes de Gouli et Sablogo a
Lalgaye et Yamba a Yamba.

C’est en partie a cause du « makikokoé » que les femmes souhaitent
avoir une presse a karité pour la transformation du karité en beurre.
Elles préférent vendre le beurre de karité que de vendre les amandes.
Les femmes de Gouli qui ne disposent pas non plus de karité ne
fabriquent que du beurre et refusent la vente des amandes. Elles
¢crasent leurs amandes concassées sur de grandes meules communes.
Certaines possedent des plus petites a domicile. Le beurre se mesure
dans des bocaux en terre cuite « tanglase » (fabriquées a Dougtenga)
de 100 F, 250, 500, 1000 FCFA. Avec 250 FCFA d’amandes, elles
obtiennent 1000 FCFA de Beurre.

Cependant malgré les difficultés impliquées par la tenure au niveau
des différents sites, malgré 1’inégalit¢ dans la distribution des
ressources avec les hommes, malgré le climat, malgré le nombre
important des femmes, malgré la concurrence avec les femmes peules
et les enfants, les femmes autochtones et migrants moose dans les
différents sites arrivent a obtenir comme quantité annuelle collectée
(non rachetée) en moyenne 20 plats d’amandes de karité. Les femmes
peules quant a elles obtiennent 40 plats d’amandes de karité. Celles
qui ne possedent pas la ressource dans les champs et les jacheres et qui
disposent peu de temps pour la collecte arrivent a rassembler 10 plats.

En ce qui concerne ’arbre du néré dont les femmes ne peuvent en
réalité disposer (acceés et exploitation), les graines obtenues par les
maris (qui possédent ou qui sont autorisés a exploiter 1’arbre) arrivent
a atteindre en moyenne 20 plats. A la distribution, I’homme offre au
moins 5 plats aux femmes et réserve le reste pour la vente.

Comme il a été souligné plus haut, I’homme vend lui-méme ses
graines de néré aprés avoir soustrait la part de la consommation

185



familiale. Aussi, il est toujours pris en compte dans la redistribution
des bénéfices liés au karité. Les fruits, amandes et beurre de karité
appartiennent a la femme selon les informateurs. Cependant en réalité
les bénéfices acquis de la vente des produits bénéficient aussi a
I’homme nuni. Les femmes le disent en effet que lorsque I’'UGPPK
revient pour le versement de 1’argent du beurre de karité, elles enlévent
obligatoirement un peu donner a I’homme pour son dolo ou sa
cigarette. Le reste, elle s’achéte des vétements pour elles et leurs
enfants. Elles affirment en effet que les hommes ici ne leur achétent
pas de vétements. Elles le font elles-mémes. Elles utilisent le reste de
I’argent pour prendre soin de la famille.

Les hommes migrants moose quant a eux bénéficient aussi des
bénéfices tirés de la collecte et de la vente des PFNL tel le karité et le
néré en brousse. Les femmes de migrants qui ont des droits d’acces
limités sur les ressources dépensent plus de temps et d’efforts pour la
collecte des PFNL. Quant a aux femmes peules leurs bénéfices restent
pour elles-mémes. Les femmes peules sont responsables et seules
bénéficiaires des gains financiers qu’elles possédent.

V.2. Le Baobab et le Dattier du désert

Les produits du baobab constituent dans ces sites de Barsalaogo et
Sebba une des sources de revenus des femmes et des enfants. Les
feuilles séchées sont vendues a 150 FCFA Ia boite de tomate et les
feuilles fraiches sont vendues en tas de 25 FCFA. Elles préfeérent alors
laisser sécher et vendre ensuite. Elles obtiennent plus de bénéfices en
vendant les feuilles séchées qu’en vendant les feuilles fraiches. De
méme les fruits du baobab sont 150 F la boite de tomate.

A Moussoua (Sebba) particuliérement, la cueillette des feuilles de
baobab est la principale source de revenu pour les femmes, car la
collecte des feuilles de baobab en fin de saison de septembre a
décembre peut rapporter environ 50 000 F par femme. Les marchés
potentiels pour ces feuilles de baobab dans la région sont Tita, Sebba
et le Niger.

Le sac de feuilles de baobab séchées se vend a 2500 FCFA pour les
feuilles non écrasées et 5000 F pour celles un peu écrasées.

Les femmes achétent les feuilles seches de baobab avec les enfants a
50 F la boite de tomate et revendent a 175 FCFA sur le marché
villageois ou urbain (Kaya, Barsalogho).

La pulpe du baobab, en moore « Toedo » est achetée a 100 FCFA Ia
boite de tomate avec les enfants et est revendu sur le marché a 150 F
CFA.

11 faut noter que la fixation des prix liés aux produits du baobab se
fait beaucoup plus par les acheteurs eux-mémes. Ce sont eux qui
imposent leurs prix. Quant au dattier du désert, il est transformé
artisanalement en huile ensuite en Savon a Sebba, a Barsalago et a
Yamba. L huile n’est pas encore vendue ni au marché local ni avec des

186



acheteurs extérieurs. Toutefois les amandes sont commercialisées a
petite échelle. Cette faible commercialisation s’explique entre autres
par la rudesse du processus du concassage des graines pour obtenir les
amandes soulignées par les transformatrices. Par exemple il faut trois
heures de concassage pour obtenir 3 kg d’amandes. Il en est de méme
pour I’huile, car le processus d’extraction est artisanal et fastidieux.
Cependant les acheteurs potentiels des amandes offrent un marché plus
ou moins régulier aux femmes surtout en ce qui concerne le site de
Yamba. En effet 1’association Kari-Force de Fada achéte les amandes
avec ces femmes qu’elles transforment ensuite en huile préte a étre
consommée. Les amandes sont achetées a 250 FCFA le plat du
Yoruba. Elles cottaient avant 150 FCFA. Dans les sites de Barsalogho
et de Sebba, les femmes vendent les amandes sur le marché local. Elles
vendent les amandes a 350 FCFA la boite de tomate. Les quantités de
graines concassées pour la vente représentent trés peu dans la quantité
totale produite par les femmes en une saison. Le reste de la production
d’amandes est en fait utilisée pour produire 1’huile en trés grande
quantit¢ pour la transformation en savon. La vente de ce savon
constitue enfin de compte une source de revenus importante pour les
femmes. Elles peuvent produire en moyenne entre 300 a 400 boules de
savon par femme dont I'unit¢ est vendue a 25 FCFA, 100 FCFA
ou 150 FCFA selon la taille. Elles peuvent produire ainsi du savon en
moyenne 3 fois 4 par année. IIs ont une difficulté a trouver assez de
potasse (obtenue par les cendres des tiges de céréales), sinon leur
production pourrait atteindre 10 fois. La demande au niveau du village
du savon est trés forte. Quant aux amandes, elles sont vendues sur le
marché local de Barsalogho et sur le marché de Kaya. Les femmes
constituées en groupement (jeune groupement) ont commencé a
racheter les amandes pour les amener a Kaya. Les Amandes de
balanites 350 FCFA boite de tomate dans le marché local elles font le
savon qu’elles vendent 25 FCFA la boule.

V.3. Les produits de la ruche

A Sapouy, tout comme a Yamba, le miel se produit traditionnellement
et se vend traditionnellement sans la cire. L.’objet de mesure est la boite
de lait sucrée qu’ils vendent a 750 F CFA a Sapouy et a 500 F CFA a
Yamba.

A Sebba, la ruche traditionnelle peut produire jusqu’a 12 litres de miel
par récoltes avec un prix de 750 FCFA le kilogramme litre auprés de
I’AVDS (Association des Volontaires pour le Développement du
Sahel). Ils parlent plutdt de kilogramme et non de litre, car le miel est
achet¢ avec la cire. Cependant, le marché local aussi est bien
développé pour la vente de miel produit traditionnellement. Le miel
s’y vend entre 1000 et 1500 et souvent méme jusqu’a 2000 FCFA le
kg. 1l faut préciser que 1’association AVDS achéte le miel produit
traditionnellement a ce bas prix avec la cire. Pourtant ce méme miel

187



rapporte tres bien aux paysans lorsqu’ils aménent ce méme miel sur le
marché local. Ces paysans critiquent trés bien 1’approche AVDS et
affirment qu’ils ne vendront plus leur miel avec elle. La récolte du miel
produit traditionnellement se fait 3 fois dans I’année : aux premicres
pluies, en milieu de saison a la floraison du mais et des autres céréales
et a la récolte. Toutefois la ruche moderne produit du miel en 2 fois
dans I’année avec une production de 6 a 10 litres. Le litre de miel
«moderne » est vendu a AVDS a 1000 FCFA le kg et sur le marché
local a 1 500 FCFA.

A Barsalogho le miel est produit 2 fois par an et il se vend sur le
marché local. Lorsqu’il est produit traditionnellement, il se vend a
1000 FCFA e litre (sans la cire) et a 1500 FCFA Ie litre lorsqu’il est
exploité de fagon moderne.

La femme est impliquée dans la vente du miel. Lorsque la quantité
du miel produit est petite, les hommes remettent le miel aux femmes
pour la vente. L’argent lui est remis par la suite. Lorsqu’ils vendent
eux-mémes aussi, ils gardent leurs bénéfices pour eux-mémes.
L’activité autour du miel étant a I’homme, les bénéfices ne sont pas
redistribués.

VI Enfants collecteurs et Ressources pourvoyeuses
de PFNL : participation a la collecte, distribution de la
ressource et des bénéfices.

L’enfant a particuliérement constitué¢ un acteur important dans cette
¢tude en tant qu’aide-collecteur pour les autres, collecteur pour lui-
méme, vendeur, etc.

Les enfants ont ét¢ pendant longtemps trés peu considérés dans les
¢tudes sur le PFNL. Trés souvent pergus comme aide-collecteur aupres
des femmes, leurs roles sont effleurés dans les questions d’exploitation
et de redistribution des bénéfices découlant de la vente des PFNL.

Le concept d’enfant pris en compte ici est dans la tranche d’age de 7 a
19 ans et qui n’est pas marié. Nous n’avons pas nécessairement pris en
compte la question d’age minimale retenue en droit civique burkinabe.
Nous avons plutot retenu les considérations locales de I’age et du statut
en milieu rural. Dans ce milieu, trés souvent, le passage a I’age adulte
passe essentiellement par le mariage. Cette fille de 19 ans est nommée
et appelée enfant dans notre site de recherche. Elle reste dans cette
catégorie jusqu’a ce qu’elle soit mariée.

VI1.1. Accés au foncier et droits fonciers

Les enfants n’ont aucun droit d’accés a la terre. Ils participent sinon
méme, accompagnent les parents pour les travaux champétres. Dans
des sites comme a Barsalogho, lorsqu’ils sont a I’age de 1’adolescence,
certains peuvent disposer de petits lopins de terre pour la culture du
haricot.

188



Par rapport aux ressources pourvoyeuses du PFNL, I’enfant étant
donné qu’il n’a pas de statut foncier, n’est pas aussi pris en compte
spécifiquement dans les réglementations de la tenure foncicre locale.
Alors 1l se retrouve de ce fait avec sans statut foncier, mais avec des
droits d’acces ouvert a cause du fait qu’il est considéré comme enfant
c’est-a-dire une personne dont les usages en termes d’acces a la terre
et aux ressources pourvoyeuses de PFNL ne peut porter réellement
préjudice a I’existence d’autres droits fonciers. Cependant il ressort
quelques débordements quant aux vols commis insouciamment par les
enfants dans les champs sans tenir compte des droits des uns et des
autres.

VI1.2. Contribution a la collecte : Enfant collecteur

Les enfants sont présents au niveau des activités d’exploitation de
toutes les ressources pourvoyeuses - PFNL retenues dans cette étude.
A travers chaque PFNL, ils interviennent beaucoup plus dans les
¢tapes de la production et plus précisément de la collecte. Ils
constituent en fin de compte un acteur clé¢ de cette phase de la
production.

Les enfants interviennent dans la collecte en tant qu’acteurs a part
entiére pour leur propre compte. Ils collectent aussi bien dans les
champs, dans les jachéres que dans les réserves de brousse (aménagée
ou pas). Ils connaissent les réglementations fonciéres en ce qui
concerne la limitation de I’accés et de I’exploitation des autres acteurs
adultes (femmes en I’occurrence) a des espaces ressources particuliers
(uniquement les arbres des champs et des jachéres). Cependant tres
rarement cela les arréte lorsqu’ils décident de collecter des noix de
karité et de néré. La plupart des activités auxquelles ils sont astreints
sont liées a la brousse : conduire les animaux, aider a cultiver ou a
désherber, etc. ... Ils sont alors fréquemment plus proches de ces
ressources. Certes certaines des meéres les sollicitent pour les aider
dans la collecte. Leurs roles d’aide-collecteur ont été beaucoup
soulignés dans la plupart des études sur la production et la collecte des
PFNL (Lamien et al. 2004 ; Sane 2007 ; Konate 2008). Dans ces écrits
en effet, les enfants apparaissent comme s’intéressant au PFNL a
travers la compagnie de leurs mamans; ou bien trés souvent en
utilisant les PFNL comme casse-croute ou trompe faim. Leurs
intéressements sont aussi relevés a travers leur appréciation
alimentaire des fruits de ces PFNL, mais aussi leurs rapports
socioreligieux avec ces ressources pourvoyeuses.

Pourtant, dans cette trajectoire d’accompagnant, ils arrivent a se
constituer eux-mémes comme des acteurs a part entiére avec des
besoins économiques liés a I’exploitation et a la vente des PFNL.

Les profils des enfants enquétés dans les sites d’étude qui exploitent
ces ressources sont souvent des ¢léves du primaire et du premier cycle
du secondaire, d’autres sont seulement des bergers et bergeres a temps

189



plein, ou encore toujours ménager a la maison parce que n’étant pas
mariées. Les éléves sont aussi des bergers et bergeres pendant les
vacances qui coincident avec les saisons de récolte de certains PFNL.

Il faut alors désormais les prendre en compte dans les filicres
PFNL. Lorsqu’ils vaquent a leurs occupations, ils en profitent pour
collecter le karité sur leurs chemins. Ils vont plus loin en brousse ; de
ce fait ils ont la possibilité¢ d’atteindre les arbres de néré par exemple
inaccessible d’habitude aux autres acteurs a cause d’un probleme de
distance. Dans les sites de Sapouy, de Lalgaye et de Yamba les enfants
se sont révélées étre trés actifs dans la collecte du karité par exemple
et se retrouvent étre possesseurs de plus d’amandes de karité que les
femmes. IIs ne se contentent pas d’aller dans les champs des parents,
ils vont au-dela. Les arbres des champs de la famille sont censés
revenir méme au chef de famille. Cependant ces arbres en plus de tous
les autres qui se trouvent sur leurs chemins sont exploités : «ils
collectent tout le temps, a tout moment ». Le vol intervient alors dans
cette exploitation. Les enfants sont indexés comme étant les voleurs
dans la plupart des sites. A Yamba, les informateurs trouvent que les
enfants sont en fait méme les grands « voleurs ». Le vol des enfants est
rarement réprimandé, il peut méme étre ignoré.

En ce qui concerne la transformation, ce sont eux qui demandent
ou qui sollicitent les services des meres pour par exemple séparer les
graines du néré de sa pulpe. Ensuite ils vendent leurs produits eux-
mémes. Pour ceux qui sont plus matures, ils apprétent eux-mémes
leurs produits pour la vente. Les enfants vendent leurs ressources sur
le marché local en toute saison, certains attendent la saison ou la
ressource se fait rare avant d’écouler. Par exemple, x dit qu’elle peut
avoir jusqu’a 40 plats d’amandes de karité et en moyenne 5 plats de
graines de néré, deux autres parlent de 20 plats d’amandes de karité et
de 10 plats de néré. Un autre mieux organisé s’en va dans d’autres
marchés aux alentours vendre ses productions. Souvent il implique
meéme ses autres sceurs pour la transformation de certaines ressources.

De méme, en ce qui concerne le Baobab, les enfants montent dans
I’arbre pour enlever les feuilles fraiches et lapident pour cueillir les
fruits. Les produits collectés sont vendus trés souvent a 1’état frais soit
au marché, soit a leur maman ou a d’autres femmes. La nouvelle
tendance est au séchage des feuilles avant la vente avec I’aide de leurs
meres. [ls sont alors ainsi des vendeurs de feuilles de baobab en toute
saison. Ils peuvent récolter pour au moins 2 sacs de feuilles a la fin de
la saison. En pleine saison de récolte des feuilles de baobab, la
production (quantité collectée) est inestimable a cause du travail assidu
des enfants.

Quant au dattier du désert, les enfants sont des acteurs tres actifs.
Ils collectent les fruits aussi bien dans des champs, des jachéres, des
réserves de brousse et plus particulierement dans les enclos a bétail.
Selon les enfants sur le site de Sebba, la majeure partie de ce qu’ils
collectent comme graines de Balanites Aegyptiaca provient des enclos.

190



Au-dela de la collecte, les jeunes filles aident aussi leurs méres dans la
transformation en huile et savon des amandes.

La participation des enfants dans la production du miel reste faible et
dépend fortement des sites, mais aussi des groupes ethniques. En effet,
les Fulcés a Barsalogho n’acceptent pas la participation des enfants
dans la production du miel. Pourtant, ils y interviennent sur les autres
sites. Les enfants prennent part a la préparation des ruches, mais
n’interviennent pas dans la phase de dépot des ruches ni dans celle de
la récolte a cause de la rudesse du travail.

VI1.3. Distribution des bénéfices

L’activité des enfants ne peut pas étre considérée comme une
entreprise purement économique, car elle s’imbrique de fait dans les
relations familiales de droits et devoirs des enfants envers les parents.
D’un certain point de vue, on pourrait considérer que I’enfant a le
devoir d’assister ses parents dans leurs activités pour le bien-étre de la
famille. Cependant au vu de ce qui ressort comme résultat de recherche
les enfants semblent se réclamer comme enfants & part entiére qui vont
eux-mémes sur la place du marché pour négocier leurs prix. Lorsqu’ils
sont en bon rapport avec leurs méres surtout, ils ou elles consentent
souvent a céder une partie de la ressource.

A 1la lumiére de ces considérations, les « revenus » issus de la vente
des fruits, feuilles, et graines de I’enfant, sont en partie gardés aupres
de leur maman et en partie par eux-mémes. Ils ’utilisent trés souvent
pour acheter des animaux ou pour 1’achat des habits, des chaussures,
et des bijoux pour les fétes. Pour les enfants en bas age, ils utilisent
systématiquement 1’argent pour I’achat de friandises et de petits jouets.

V1.4. Aide-collecteur et droit des femmes

«Nous pouvons aussi aller ramasser pour nos meres ». Il a été noté a
plusieurs reprises que les femmes se faisaient accompagner par leurs
enfants. Il arrive en effet que les enfants collectent pour celles qui
détiennent un droit limité a certaines Ressources pourvoyeuses de
PFNL, pour celles qui méme dotées de ces droits ne disposent pas de
temps nécessaire pour participer a ’activité de collecte et qui ne
possédent pas d’arbres de karité dans leurs champs (la encore la
ressource collectée appartient a leurs époux). Malgreé cela, les quantités
d’amandes dont disposent ces femmes commencent a 20 plats au
minimum. Il est aussi ressorti que le vol est une pratique trés répandue
dans cette activité de collecte et d’exploitation des arbres. La notion
de « Femmes voleuses » dévoile la complexité des faisceaux de droits
d’acces et d’exploitation des PFNL. 11 faut noter que la pratique du vol
reste la seule voie pour les autres femmes de posséder en fin de compte
du Karité. Elles y sont pratiquement obligées lorsqu’elles n’ont pas la
possibilité et le temps d’aller jusque dans la zone aménagée ou dans la

191



brousse. Les femmes des autres lignages et les femmes de migrants
sont en effet dans cette situation ou pour collecter du karité il faut soit
qu’elles le volent dans les champs et les jachéres méme leur
appartenant ou soit qu’elles partent dans les zones aménagées ou dans
les réserves de brousse. Alors le vol pourrait étre vu comme une
stratégie de régulation de la tenure et de rééquilibrage de 1’équité entre
les acteurs de méme sexe ayant les mémes besoins domestiques. Par
exemple, pour cet informateur (chef de terre) a Baouiga (Sapouy) qui
posséde une vingtaine d’arbres de néré dans ses champs et une
centaine dans ses jachéres et ses possessions fonciéres (dont le village
de Baouiga yorgo), le vol est inévitable. Il n’a pas la capacité de
controle sur toutes ses ressources : de plus comme il le dit « on ne peut
plus les protéger comme on le faisait avant la révolution selon la
coutume en mettant les gris — gris» (homme adulte Baouiga,
23/08/2010). C’est le vol qui permet aux autres acteurs (femmes)
d’avoir acces a cette ressource du néré. Ainsi I’informateur parle des
voleuses en commengant par ses propres femmes et les autres ensuite :
« ...Etant donné que le néré 1a est beaucoup, on ne peut pas empécher
les femmes de voler, car elles savent qu’une fois récolté c’est le mari
qui doit enlever pour elles » (informateur Baouiga). C’est comme si
cette forme d’acces était tacitement acceptée. C’est pour cela que le
vol est présenté ici comme une forme d’approche de régulation des
droits d’acces a la terre. Il n’a pas jamais été introduit comme étant
banni des pratiques (tant qu’on n’est pas saisi avec la ressource), mais
plutot accepté dans les pratiques d’exploitation des ressources.

Ce vol est une pratique perpétrée aussi bien par les femmes que par
les enfants. Les enfants sont méme présentés comme étant ceux qui
volent le plus (qui enfreignent les régles) et qui collectent plus. Ces
questions reliées entre elles, pourraient montrer que les enfants en tant
qu’aide-collecteurs peuvent aussi €tre cernés comme stratégie de
contournement des régles de tenure qui se trouve étre coercitive pour
les femmes dans les sites de Sapouy, a Lalgaye qui possédent des
droits limités ou qui ne possédent méme pas de ressource. La question
du vol est générale et plus évoquée lorsque les régles de tenure sont
plus exclusives comme a Galo et Baouiga (Sapouy) ou la femme du
chef est vu comme la reine du karité et en méme temps la « folle »
selon elle-méme, car elle ne jamais tomber et pourchasse les autres
femmes et enfreignent ses régles. En effet, dans ces villages plus que
dans les autres sites, il y a plus de vols.

VII. Discussion des résultats

La tenure comme pratique sociale négociée et I’acces différencié
aux Produits Forestiers Non Ligneux. Cette recherche ethnographique
invite a repenser les régimes locaux de tenure fonciere et forestiere non
comme des systémes juridiques cohérents, stables et normativement
définis, mais comme des ensembles de pratiques sociales négociées,
continuellement ajustées aux rapports de pouvoir locaux, aux positions

192



sociales des acteurs et aux contextes économiques et politiques.
Comme le dit Chauveau et al (2001), le domaine foncier en Afrique
est ’exemple type du pluralisme des normes, ou coexistent de maniére
complexe un droit « occidental » (étatique), un droit islamique et des
droits coutumiers variés. Ces systémes ne forment pas un bloc
monolithique ; au contraire, les acteurs (ou stakeholders) jouent
stratégiquement sur ce pluralisme en recourant préférentiellement a la
norme qui sert le mieux leurs intéréts lors d’un conflit. Toute tentative
d’imposer une ingénierie sociale standardisée (comme une réforme
fonciére moderne) se heurte inévitablement a la revanche des
contextes (Olivier de Sardan 2021). Dans son ouvrage de 2021, Olivier
de Sardan, souligne que les contextes locaux, loin d’étre des
réceptacles passifs, transforment I’impact prévu des interventions a
travers des processus de négociation, de compromis et de résistance.
Les acteurs locaux ne sont pas déterminés par une culture atavique,
mais font preuve d’une agencéité¢ (agency) en choisissant entre
différents registres de normes (officielles, sociales ou pratiques) selon
le contexte économique et politique (Olivier de Sardan, 2021).

En effet, I’acces aux Produits Forestiers Non Ligneux (PFNL)
repose sur une coexistence de droits multiples : droits formels
reconnus par les textes, droits coutumiers 1égitimés par 1’antériorité et
le lignage, droits tolérés fondés sur l'usage, mais aussi droits
transgressifs, exercés en marge des regles explicites. Cette pluralité
normative ne reléve pas d’un dysfonctionnement ou d’une absence de
régles, mais constitue au contraire un mode ordinaire de gouvernance
locale des ressources. Nous utilisons Sally Falk Moore pour mieux
cerner cet aspect a travers la double dynamique du champ social semi-
autonome. En effet L ’auteur introduit que ce champ social d’une part,
possede une autonomie normative, ¢’est-a-dire la capacité de produire
ses propres régles, coutumes et symboles, ainsi que des mécanismes
internes destinés a assurer leur respect; d’autre part, il demeure
perméable aux influences extérieures, notamment celles émanant de
I’Etat, du droit formel ou des politiques publiques. Cette approche
permet de comprendre que les régimes locaux de tenure fonciére et
forestiere ne relévent ni d’un ordre juridique totalement fermé ni d’une
simple application locale des normes étatiques. Ils fonctionnent plutot
comme des espaces sociaux intermédiaires, ou les regles sont
continuellement produites, interprétées et ajustées par les acteurs
locaux, tout en étant affectées (parfois marginalement, parfois
profondément) par les cadres légaux et institutionnels extérieurs. Dans
le cas étudié, cette semi-autonomie explique a la fois la persistance de
normes coutumicres régissant I’accés aux PFNL, la tolérance de
pratiques informelles ou transgressives, et la capacité du systéme local
a absorber, détourner ou reconfigurer les injonctions normatives
venues de ’Etat ou des projets de développement. Dans ce contexte,
I’« inconsistance » apparente des régles coutumiéres (leur caractere
flexible, parfois contradictoire ou silencieux) apparait comme une
ressource politique mobilisée par les détenteurs du pouvoir foncier et

193



forestier. Le flou normatif permet d’arbitrer les conflits, de réajuster
les droits d’acces et de maintenir des hiérarchies sociales fondées sur
le genre, I’age, 1’autochtonie ou le statut migratoire. Loin d’étre neutre,
cette indétermination contribue a la reproduction des rapports de
domination, en maintenant les femmes et les enfants dans des positions
d’accés conditionnel, révocable et rarement sécurisée aux ressources
forestieres.

L’ethnographie met également en lumiére un paradoxe central :
alors méme que les femmes et les enfants occupent une place
essentielle dans la collecte, la transformation et la commercialisation
des PFNL, leur acceés reste largement subordonné a des droits
masculins, qu’ils soient fonciers, lignagers ou conjugaux. Loin de
traduire une autonomisation, cette centralité productive masque une
forte dépendance sociale et politique. C’est dans ce cadre que s’inscrit
ce que cette recherche propose d’analyser comme un « vol social ».
Les pratiques localement qualifiées de vols, notamment le prélévement
discret de PFNL par les femmes et les enfants sur des espaces dont ils
ne détiennent pas formellement les droits, ne relévent pas uniquement
de la transgression individuelle ou de la déviance morale. Elles
constituent une modalité tacitement reconnue d’acces aux ressources,
tolérée tant qu’elle demeure discréte, limitée et conforme a certaines
attentes sociales implicites.

Ce «vol social » fonctionne comme un mécanisme informel de
régulation face a I’exclusion structurelle de certains groupes des droits
fonciers et forestiers. Il permet aux femmes et aux enfants de maintenir
un acces minimal aux ressources vitales, notamment en période de
soudure ou de vulnérabilité économique, sans remettre frontalement
en cause 1’ordre foncier dominant. Cette tolérance silencieuse révele
les limites morales et sociales des régimes de tenure lorsque ceux-ci
deviennent trop exclusifs ou incompatibles avec les besoins de
subsistance. Cette pratique de « vol social » peut étre analysée a la
lumiére des travaux sur 1I’économie morale et les formes infra-
politiques d’acces aux ressources. Comme 1’a montré James C. Scott
(1976, 1985), certaines infractions apparentes aux regles de propriété
relévent en réalité de pratiques socialement tolérées et moralement
légitimées, des lors qu’elles s’inscrivent dans des normes partagées de
subsistance et de justice sociale. Dans de nombreux contextes ruraux,
ces prélévements discrets (notamment de produits agricoles ou
forestiers) constituent des mécanismes essentiels de survie, sans
remettre en cause 1’ordre foncier dominant. E.P. Thompson (cité par
Harvie et Milburn, 2013) a également mis en évidence que le vol de
grain ou le glanage, bien que juridiquement condamnables, étaient
historiquement intégrés a une économie morale fondée sur I’équilibre
entre droits de propriété et obligations sociales. Comme le dirait
Olivier de Sardan (2021), ces pratiques informelles apparaissent non
comme des dysfonctionnements, mais comme des ajustements
nécessaires a la reproduction sociale, révélant les limites des régimes

194



de tenure lorsqu’ils excluent structurellement certains groupes de
I’acces sécurisé aux ressources.

Ainsi, ’acces aux PFNL apparait moins comme le produit de régles

explicites que comme le résultat d’une négociation permanente entre
normes, pratiques et contraintes sociales. L’ethnographie montre que
la gouvernance locale des ressources forestiéres repose sur un
équilibre fragile entre contrdle, tolérance et transgression, ou le genre
et I’age constituent des variables centrales de différenciation des
droits.
En dialoguant avec les travaux sur le pluralisme normatif et
I’anthropologie politique de 1’acceés aux ressources, cette recherche
souligne I’importance de saisir les régimes de tenure & partir des
pratiques ordinaires et des arrangements quotidiens. Elle met en
¢vidence que toute politique de gestion durable des PFNL ou toute
intervention visant [’autonomisation des femmes gagnerait a
reconnaitre ces formes informelles d’acces, plutét que de les
invisibiliser ou de les criminaliser, au risque de renforcer les inégalités
existantes.

Conclusion

Cette étude met en évidence que la gestion et la valorisation des
Produits Forestiers Non Ligneux au Burkina Faso ne peuvent étre
comprises indépendamment des régimes locaux de tenure fonciére et
foresti¢re, des rapports de genre et des dynamiques de pouvoir qui
structurent les sociétés rurales. Loin d’étre figés, ces régimes
apparaissent comme des systémes sociaux négociés, flexibles et en
constante recomposition, dans lesquels s’entremélent normes
coutumigres, interventions étatiques et stratégies des acteurs.

L’analyse montre que ’accés aux ressources pourvoyeuses de
PFNL repose sur des droits différenciés, emboités et hiérarchisés,
fortement dépendants du statut foncier, de I’autochtonie, du genre et
de I’appartenance lignagére. Les femmes, bien qu’identifi¢ées comme
des actrices centrales de la collecte, de la transformation et de la
commercialisation des PFNL, demeurent largement exclues des droits
de contrdle et de décision sur les ressources, leurs droits restant le plus
souvent négociés, précaires et subordonnés a ceux des hommes et des
lignages dominants.

L’étude révele également que les transformations économiques des
PFNL, notamment 1’augmentation de leur valeur marchande,
entrainent des reconfigurations profondes des régles d’acces et
d’appropriation, souvent au détriment des groupes socialement les
plus vulnérables. Ces dynamiques mettent en lumiére les tensions
entre durabilité écologique, équité sociale et stratégies de captation des
ressources, dans un contexte marqué par la décentralisation et la
pluralité normative.

Enfin, les résultats soulignent que les politiques publiques et les
cadres juridiques, bien qu’ils affichent des objectifs d’équité et de

195



participation, peinent a produire des changements effectifs sur le
terrain lorsqu’ils ne prennent pas en compte la complexité des
arrangements locaux, des rapports sociaux et des logiques culturelles
qui gouvernent ’accés aux ressources. Toute stratégie de gestion
durable des PFNL doit ainsi intégrer une lecture fine des systémes de
tenure, reconnaitre la diversité des statuts sociaux des femmes et des
migrants, et renforcer leur participation réelle aux processus
décisionnels.

En ce sens, cette recherche plaide pour une approche socio-
anthropologique de la gouvernance des ressources naturelles, attentive
aux pratiques locales, aux rapports de pouvoir et aux dynamiques de
négociation, comme condition essentielle a la durabilité
environnementale et a la justice sociale.

Références bibliographiques

Bélem, Bassirou, Blandine Marie Ivette Nacoulma, Roland Gbangou,
Sié Kambou, Hanne Helene Hansen, Quentin Gausset, Seren
Lund, Anders Raebild, Djingdia Lompo, Moussa Ouedraogo,
Ida Theilade & Issaka Joseph Boussim (2007). Use of Non-
Wood Forest Products by local people bordering the “Parc
National Kaboré Tambi”, Burkina Faso. The Journal of
Transdisciplinary Environmental Studies, vol. 6, no. 1, 21 p.

Bélem, Bassirou, et al. (2007). Acces, gestion et valorisation des
produits forestiers non ligneux au Burkina Faso.
Ouagadougou : CIFOR/INERA.

Chauveau, J.P., Le Pape, M. & Olivier de Sardan, J.P. (2001) La
pluralité des normes et leurs dynamiques en Afrique

Frangois, Marie, et al. (2006). Acces aux marchés du beurre de karité.
Communication GRET-SICAREX a I’atelier du 6 juin, 24 p.

Frangois, Marie, et al. (2007). Le marché du karité en Afrique de
I’Ouest : acteurs, dynamiques et enjeux économiques. Paris :
CIRAD.

Frangois, Marie, et al. (2008). Le marché du karité, entre économie de
subsistance et capitalisme mondialisé. GRET / SICAREX /
DICSA, 21 p.

Gausset, Quentin, Edith L. Yago-Ouattara & Bassirou Bélem (2005).
Gender and trees in Péni, South-Western Burkina Faso:
Women’s needs, strategies and challenges. Danish Journal of
Geography, 10 p.

Harvie, David, & Milburn, Keir. (2013). The moral economy of the
English crowd in the twenty-first century. South Atlantic
Quarterly, 112(3), 585-602.

Karambiri, Mawa (2009). Gestion locale des ressources naturelles et
dynamiques fonciéres en milieu rural burkinabe.
Ouagadougou : Université de Ouagadougou.

196



Konaté, Zénabo (2008). Analyse socio-économique de I’utilisation des
arbres par les femmes dans les ménages ruraux au Burkina
Faso. Ouagadougou : Université de Ouagadougou.

Kopytoff, Igor (1987). The African Frontier: The Reproduction of
Traditional African Societies. Bloomington: Indiana
University Press.

Lamien, Nouhoun, Abdoulaye Sidibé & Jérome Bayala (1996). Use
and commercialisation of non-timber forest products in
western Burkina Faso. In Non-Wood Forest Products, n° 9,
FAO, pp. 51-63.

Lamien, Nouhoun, et al. (2001). Valorisation des produits forestiers
non ligneux au Burkina Faso : enjeux socio-€conomiques et
environnementaux. Ouagadougou : INERA/CNSEF.

Lamien, Nouhoun, et al. (2001). Importance des produits forestiers
non ligneux comme source d’aliments et de revenus des
populations de la zone semi-aride du Burkina Faso.
INERA/ICRAF, 30 p.

Lamien, Nouhoun, & Gérard Vognan (2001). Importance of non-wood
forest products as source of rural women’s income in Burkina
Faso. In Combating Desertification with Plants, Plenum Press,
New York, pp. 69-79.

Lamien, Nouhoun, & Souleymane Traoré (2002). Commercialisation
des produits non ligneux des arbres de la zone semi-aride du
Burkina Faso : cas des feuilles séches de baobab (Adansonia
digitata). Communication présentée a I’atelier régional sur les
aspects socio-économiques de 1’agroforesterie, Bamako, 13 p.

Lamien, Nouhoun (2003). Valorisation traditionnelle des fruits
sauvages dans la région de la Boucle du Mouhoun au Burkina
Faso. CNRST / CRDI, 82 p.

Lamien, Nouhoun, et al. (2003). Gestion locale des produits forestiers
non ligneux et dynamiques de marché au Burkina Faso.
Ouagadougou : INERA.

Lamien, Nouhoun (2004). Valorisation traditionnelle des fruits
sauvages dans la région des Cascades au Burkina Faso.
CRDI/CNRST, 77 p.

Lamien, Nouhoun (2004). Valorisation des produits forestiers non
ligneux au Burkina Faso : résultats des travaux de recherche
et perspectives. Communication présentée a 1’atelier de
réflexion sur la gestion durable des foréts dans la zone nord-
soudanienne, Kaya, 24 p.

Leakey, Roger R. B. (1999). Potential for novel food products from
agroforestry trees: A review. Food Chemistry, 66(1), 1-14.

MOORE, Sally Falk (1973). Law and Social Change: The Semi-
Autonomous Social Field as an Appropriate Subject of Study.
Law & Society Review, vol. 7, no 4, p. 719-746.

Olivier de Sardan, J.P.2021. La revanche des contextes. Des
meésaventures de ’ingénierie sociale, en Afrique et au-dela.
Hommes et Societes, Karthala

197



Rival, Laura (1998). The Social Life of Trees: Anthropological
Perspectives on Tree Symbolism. Oxford : Berg.

Sane, Bintou Clarisse (2007). Analyse socio-économique,
institutionnelle et législative de [’utilisation des arbres au
Burkina Faso : cas des villages de Tougouya et de Gambo dans
la province du Yatenga. Mémoire de fin d’étude, Université
de Ouagadougou, 69 p.

Scott, James C. 1976. The Moral Economy of the Peasant: Rebellion
and Subsistence in Southeast Asia. Published by Yale
University Press, 254 p

Scott, James C. 1985. Weapons of the Weak: Everyday Forms of
Peasant Resistance

James C. Scott, Yale University Press, 392 p

Tétart, Gilles (2004). Le sang des fleurs. Une anthropologie de
I’abeille et du miel. Paris : Odile Jacob.

Weber, Max (1995). Economie et Société. Volumes 1 et 2. Paris :
Plon.

Zougouri, Sita (2008). Derricre la vitrine du développement : acteurs
locaux, discours et pratiques du développement au Burkina
Faso. Uppsalensis, Uppsala Universitet, 2008. 274 p

198



