Revue Pluridisciplinaire du Département de Sociologie

ISSN : 2756-7680

© Presses Universitaires de Ouagadougou
03 BP 7021 Ouagadougou 03 (Burkina Faso)
Université Joseph KI-ZERBO

NIV
<5 UNIVERS,

.
o° 1,
Q o




Administration

Directeur de publication
Alexis Clotaire Némoiby BASSOLE
Maitre de conférences

Directeur adjoint de publication
Zakaria SORE, Maitre de conférences

Secrétariat de rédaction

Dr Abdoulaye SAWADOGO
Dr George ROUAMBA
Dr Paul-Marie MOYENGA
Dr Miyemba LOMPO
Dr Adama TRAORE

Contacts

03 BP 7021 Ouagadougou 03 (BurkinaFaso)
Email : rah@ujkz.bf
T¢l. : (+226) 70 21 27 18/78 840 523

Editeur

Presses Universitaires de Quagadougou
03 BP 7021 Ouagadougou 03 (Burkina Faso)



Comité scientifique

André Kamba SOUBEIGA, Professeur Titulaire, Université Joseph
Ki-Zerbo, Alkassoum MAIGA, Professeur Titulaire, Université
Joseph Ki-Zerbo, Augustin PALE, Professeur Titulaire, Université
Joseph Ki-Zerbo, Valérie ROUAMBA/OUEDRAOGO, Professeur
Titulaire, Universit¢é Joseph Ki-Zerbo, Gabin KORBEOGO,
Professeur Titulaire, Université Joseph Ki-Zerbo, Ramané KABORE,
Professeur Titulaire, Université Joseph Ki-Zerbo, Fernand BATIONO,
Professeur Titulaire, Université Joseph Ki-Zerbo, Patrice TOE,
Professeur Titulaire, Université Nazi Boni, Ludovic O. KIBORA,
Directeur de Recherches, Institut des Sciences des Sociétés, Lassane
YAMEOGO, Professeur Titulaire, Université Joseph Ki-Zerbo,
Jacques NANEMA, Professeur Titulaire, Université Joseph Ki-Zerbo,
Aymar Nyenyenzi BISOKA, Professeur, Université de Mons, Issaka
MANDE, Professeur, Université du Québec A Montréal, Magloire
SOME, Professeur Titulaire, Université J oseph Ki-Zerbo. Mahamadou
DIARRA, Professeur Titulaire, Université Norbert Zongo, Relwendé
SAWADOGO, Maitre de conférences Agrégé, IBAM, Hamidou
SAWADOGO, Maitre de conférences Agrégé, IBAM, Patrice
Rélouendé ZIDOUEMBA, Maitre de conférences Agrégé, Université
Nazi Boni, Aly TANDIAN, Professeur Titulaire, Université
Gaston Berger, Pam ZAHONOGO, Professeur Titulaire, Université
Thomas Sankara, Didier ZOUNGRANA, Maitre de Conférences
Agrégé, Université Thomas Sankara, Salifou OUEDRAOGO, Maitre
de conférences Agrégé, Universit¢é Thomas Sankara, Oumarou
ZALLE, Université Norbert Zongo, Driss EL GHAZOUANI,
Professeur, Faculté des Sciences de I’Education, Université
Mohammed V de Rabat/Maroc, K. Jessie LUNA, Associate
Professor, Sociologie de ’environnement, Université d’Etat du
Colorado - CSU.



Comité de lecture

Alexis Clotaire BASSOLE, Sociologie, Université Joseph Ki-Zerbo, Zakaria
SORE, Sociologie, Université Joseph Ki-Zerbo, Seindira MAGNINI, Sociologie,
Université Joseph Ki-Zerbo, Evariste BAMBARA, Philosophie, Université
Joseph Ki-Zerbo, Issouf BINATE, Histoire des religions, Université Alassane
Ouattara, Abdoul Karim SAIDOU, Science politique, Universit¢ Thomas
Sankara, Gérard Martial AMOUGOU, Science politique, Université Yaoundé II,
Sara NDIAYE, Sociologie, Université Gaston Berger, Martin AMALAMAN,
Sociologie, Université Peleforo Gon Coulibaly, Muriel COTE, Géographie,
Universit¢é de Lund, Heidi BOLSEN, Littérature frangaise, Université de
Roskilde, Sylvie CAPITANT, Sociologie, Université Paris I Sorbonne, Sita
ZOUGOURI, Sociologie, Université Joseph Ki-Zerbo, Désiré Bonfica SOME,
Sociologie, Université Joseph Ki-Zerbo, Alexis KABORE, Sociologie,
Université Joseph Ki-Zerbo, Bouraiman ZONGO, Sociologie, Université Joseph
Ki-Zerbo, Paul-Marie MOYENGA, Sociologie, Université Joseph Ki-Zerbo,
George ROUAMBA, Sociologie, Université Joseph Ki-Zerbo, Taladi Narcisse
YONLI, Sociologie, Université Joseph Ki-Zerbo, Habibou FOFANA, Sociologie
du droit, Universit¢ Thomas Sankara, Raphaél OURA, Géographie, Université
Alassane Ouattara, Paulin Rodrigue BONANE, Philosophie, Institut des Sciences
des Sociétés, Marcel BAGARE, Communication, Ecole Normale Supérieure,
Fatou Ghislaine SANOU, Lettres Modernes, Universit¢ Joseph Ki-Zerbo,
Cyriaque PARE, Communication, Institut des Sciences des Sociétés, Tionyélé
FAYAMA, Sociologie de I’innovation, Institut de 1’Environnement et de
Recherches Agricoles, Any Flore MBIA, Psychologie, Université de Maroua, Ely
Brema DICKO, Anthropologie, Université des Sciences Humaines de Bamako,
Tamégnon YAOU, Sciences de 1’éducation, Université de Kara, Madeleine
WAYACK-PAMBE, Démographie, Université Joseph Ki-Zerbo, Zacharia
TIEMTORE, Sciences de 1’éducation, Ecole Normale Supérieure, Mamadou
Bassirou TANGARA, Economie et développement, Université des Sciences
sociales et de Gestion de Bamako, Didier ZOUNGRANA, Sciences
Economiques, Université Thomas Sankara, Salifou OUEDRAOGO, Sciences
Economiques, Université Thomas Sankara, Saidou OUEDRAOGQO, Sciences
de Gestion, Université Thomas Sankara, Yisso Fidéle BACYE, Sociologie du
développement, Universit¢ Thomas Sankara, P Salfo OUEDRAOGO,
Sociologie du développement, Université Joseph Ki-Zerbo, Yacouba
TENGUERI, Sociologie du genre, Universit¢ Daniel Ouezzin Coulibaly,
Désiré POUDIOUGOU, Sciences de I’éducation, Institut des Sciences des
Sociétés, Amado KABORE, Histoire, Institut des Sciences des Sociétés,
Kadidiatou KADIO, Institut de Recherche en Sciences de la Santé, Salif
KIENDREBEOGO, Histoire, Université Norbert Zongo, Oumarou ZALLE,
Economie des institutions, Université Norbert Zongo, Dramane BOLY,
Démographie, Universit¢ Joseph Ki-Zerbo, Roch Modeste MILLOGO,
Démographie, Université Joseph Ki-Zerbo, Béli Mathieu DAILA,
Sociolinguistique, Université Daniel Ouezzin Coulibaly, Oboussa SOUGUE,
Sémiotique, Université Nazi Boni, Hamidou SANOU, Université Daniel
Ouezzin Coulibaly, Oumar SANGARE, Sociologie, Universit¢ de Laval,
Canada, Genesquin Guibert LEGALA KEUDEM, Economie, Université
Nazi Boni, Awa OUEDRAOGO/YAMBA, Anthropologie de la santg,
Université Nazi Boni.



Editorial

La Revue Africaine des Humanités (RAH) est une revue internationale
de sciences sociales a comité de lecture du Département de Sociologie
de I’Université Joseph Ki-Zerbo. Elle publie deux numéros par an aux
Presses universitaires de Ouagadougou. Elle publie des articles des
disciplines relevant des humanités (Sociologie, anthropologie,
G¢éographie, Histoire, Education, Philosophie, Psychologie, Politique,
Economique, Droit, Linguistique, Communication).

C’est une revue internationale a caractére pluridisciplinaire dont le
siege social est a Ouagadougou. Les textes publiés par la revue
proviennent d’horizons divers qui composent le vaste champ des
disciplines issues des sciences humaines et sociales, des sciences
juridiques et politiques, des sciences économiques et tout autre champ
disciplinaire.

La revue promeut et soutient la réflexion et la compréhension des
dynamiques autour des questions de I’humanité. Elle encourage la
production de textes de synthese, de réflexions d’ordre théorique axées
sur des études portant sur les thémes liés aux défis des sociétés ; de
travaux restituant la problématique des politiques publiques, des
exigences économiques et organisationnelles, des réalités culturelles
et des questions de tous ordres que pourrait soulever notre existence ;
des apports de type herméneutique interprétant, dans un sens
pluridisciplinaire, les innovations de I’intelligence artificielle et son
impact sur la vie humaine; des critiques de portée éthique e/out
idéologique des transformations sociales et humaines marquées par les
innovations et les expérimentations dans nos sociétés contemporaines ;
des articles synthétisant ou ¢établissant 1’état des connaissances,
retracant 1’évolution de la pensée autour des notions de valeurs
humaines, ou orientant les enjeux de ce rapport vers de nouveaux
horizons ; des actes de colloques aux thématiques autres peuvent &tre
publiés par la Revue.

La Revue Africaine des Humanités (RAH) est une tribune pour les
chercheurs, les enseignants, les praticiens et pour les étudiants qui
s’intéressent aux nouveaux phénomenes que suscitent les évolutions
technologiques et leur rapport a I’humanité. Ce premier numéro est
riche de dix contributions qui analysent les préoccupations de
I’humanité dans la modernité.

Alexis Clotaire Némoiby BASSOLE



Sommaire

BILBAALGO OU BALONGE, LE QUARTIER DE BALEM NAABA :
MEMOIRE ET IDENTITE D’UN QUARTIER DE WAOGDGO
LASSINA SIMPORE 7

TELEPHONIE MOBILE ET TRANSFERTS DE FONDS: UN
VECTEUR DE RENFORCEMENT DES DYNAMIQUES
TRANSLOCALES POUR LES EMIGRES BURKINABE EN COTE

D’IVOIRE
BAKARY OUATTARA, MOUOBOUM MARC MEDA ET TAPSOBA
TEBKIETA ALEXANDRA 25

REDUCTION DE LA FECONDITE DES ADOLESCENTES DE 1993 A
2021 AU BURKINA FASO: LES PRINCIPAUX FACTEURS
EXPLICATIFS ET  MECANISMES DE CHANGEMENT
DOUBA NABIE, ISSIAKA DABONE ET ROCH MODESTE
MILLOGO 39

ADOPTION A GRANDE ECHELLE DU MARAICHAGE
BIOLOGIQUE CERTIFIE BIOSPG DANS LES COMMUNES DU

GRAND OUAGA AU BURKINA FASO
NESSAN BAMISSA BARRO, PAUL ILBOUDO ET RAMANE
KABORE 57

AIRES PROTEGEES ET DEVELOPPEMENT LOCAL : QUAND LE
PARC NATIONAL DU MONT SANGBE DEVIENT UN FARDEAU

POUR LES RIVERAINS
KASSIKAN GEOFFROY ULRICH NIANZOU ET ADON SIMON
AFFESSI 81

LA SURVENANCE DU VIOL DANS LA COMMUNE D’ABOMEY-
CALAVI: ACTEURS, LOGIQUES ET VECU DES VICTIMES
CLAUDINE AFIAVI PRUDENCIO 97

PENSER ET PANSER LE MYSTERE DU MAL AVEC GABRIEL
MARCEL
CALIXTE KABORE 117

FONCTIONS ET ENJEUX CULTUELS DU PARC URBAIN BANGR-
WEOOGO DE OUAGADOUGOU (BURKINA FASO)
ALEXIS KABORE 133

ETHNOGRAPHIER L’ACCES AUX PRODUITS FORESTIERS NON
LIGNEUX (PFNL): GENRE, TENURE ET NEGOCIATION DES

DROITS AU BURKINA FASO
SITA ZOUGOURI, MAWA KARAMBIRI, MICHAEL P.B. BALINGA
ET MATURIN ZIDA 155

ORGANISATIONS PAYSANNES DU BURKINA FASO: UNE
CONSTRUCTION SOCIALE DE LA GOUVERNANCE INCLUSIVE
DANS LA VILLE DE BOBO-DIOULASSO
YMBA AWA OUEDRAOGO 199




Penser et panser le mystére du mal avec Gabriel
Marcel

Calixte KABORE
Université Joseph KI-ZERBO, Burkina Faso
Laboratoire de Philosophie (LAPHI)
calixtekabore@yahoo.fr

Résumé

A la croisée des chemins entre philosophie, théatre et religion, la
pensée de G. Marcel est traversée par une interrogation constante sur
le mal dans un « monde cassé », marqué par des crises multiples. Face
a cette réalité toujours d’actualité, le philosophe, « médecin de la
civilisation », a le devoir de se confronter au mal, en dépit des risques
que cela comporte. Le présent propos se veut « penser et panser » le
mal avec G. Marcel. Il montre que les récits mythiques, ainsi que la
philosophie classique peinent a rendre le mal intelligible et a répondre
efficacement a la question « pourquoi le mal ? ». Dans un tel contexte,
G. Marcel propose une rupture décisive et envisage le mal non plus
comme un probléme, mais plutét comme un mysteére. Grace a la
«réflexion seconde », méthode concréte inspirée par une exigence de
retour a I’immédiat, il devient possible non pas de résoudre la question
du mal, mais de 1’élucider par la description, notamment a travers le
théatre, qui « montre » des situations existentielles, notamment les
«situations limites » et compléte la réflexion philosophie. L’enjeu
pratique de ce propos est de panser le mal « par-dela la philosophie ».
Aucune solution rationnelle définitive n’étant possible, G. Marcel
refuse a la fois la résignation et la révolte, change de plan pour lutter
contre le désespoir et cherche une issue a travers une ouverture méta-
problématique. Cette démarche conduit a une «philosophie
religieuse » qui implique une ouverture a Dieu sans pour autant
renoncer a ’esprit critique, car le philosophe ne peut s’inféoder a
aucune religion positive. Au bout du compte, la question du mal
demeure. Cependant, G. Marcel ne clot pas le débat, mais substitue au
paradigme du probléme celui du mystére. Pour panser le mal, il en
appelle & une philosophie concréte et participative, et propose une
¢thique de la fidélité, de la foi et de I’espérance.

Mots-clés : mal, Gabriel Marcel, mystére, réflexion seconde,
espérance.

Abstract

At the crossroads of philosophy, theater, and religion, G. Marcel's
thought is marked by a constant questioning of evil in a "broken
world," characterized by multiple crises. Confronted with this ever-
relevant reality, the philosopher, a "physician of civilization," has the
duty to face evil, despite the risks this entails. The present discussion
aims to "think and heal" evil with G. Marcel. It shows that
mythological narratives, as well as classical philosophy, struggle to
make evil comprehensible and to effectively answer the question "why
evil?". In such a context, G. Marcel proposes a decisive break and no
longer considers evil as a problem, but rather as a mystery. Through

117



the 'second reflection,' a concrete method inspired by a demand to
return to the immediate, it becomes possible not to solve the question
of evil, but to elucidate it through description, particularly through
theater, which 'shows' existential situations, especially 'extreme
situations,' and complements philosophical reflection. The practical
aim of this discussion is to heal evil 'beyond philosophy.' Since no
definitive rational solution is possible, G. Marcel rejects both
resignation and revolt, shifts his approach to combat despair, and seeks
a way out through a meta-problematic openness. This approach leads
to a 'religious philosophy' that involves an openness to God without
giving up critical thinking, for the philosopher cannot be subject to any
positive religion. Ultimately, the question of evil remains. However,
G. Marcel does not close the debate but substitutes the paradigm of the
problem with that of the mystery. To heal evil, he calls for a concrete
and participatory philosophy and proposes an ethics of fidelity, faith,
and hope.

Keywords: evil, Gabriel Marcel, mystery, second reflection, hope.
Introduction

Gabriel Marcel apparait comme un philosophe dont le tragique
nourrit toute 1’ceuvre. Toute son ceuvre en effet traduit une
préoccupation constante au sujet du mal et du tragique de I’existence.
Le monde cassé, titre d’une de ses pieces de théatre, semble étre encore
le notre en ce XXle siécle, traversé par de multiples crises : crise
¢cologique, sécuritaire, sanitaire, économique, humanitaire, sociale,
etc. Une telle actualité nous ameéne a nouveau a nous interroger sur la
question du mal. En effet, face a la situation de crise que traverse le
monde contemporain, le philosophe a assurément un rdle a jouer. Il se
doit d’étre, selon I’expression de Nietzsche, le « médecin de la
civilisation ». Les circonstances actuelles imposent au philosophe de
réfléchir sur cette question fondamentale qu’est le mal, dans I’espoir
de sauver I’humanité en proie au péril. Mais aborder la question du
mal constitue une dure épreuve pour la philosophie. C’est dans ce sens
que E. Borne (1963, p. 3) affirme : « Le mal comme probléme rend
problématique la philosophie elle-méme, 1’oblige a mettre en question
son existence et sa signification. Qui pose loyalement le probléme ne
sait s’il ne sera pas contraint a la fin de conclure contre la
philosophie ». Penser le mal est un défi que G. Marcel se propose de
relever. Cela comporte des risques. En effet, la réflexion sur le mal
peut devenir une obsession; et la difficulté, voire 1’éventuelle
impossibilité de trouver une solution acceptable pour la conscience
humaine peut conduire au désespoir, a la révolte ou méme au suicide
aussi bien physique que moral. Ce dernier cas est celui de Ivan
Karamazov, personnage de Dostoievski dans Les fréres Karamazov,
qui a force de réfléchir sur la question du mal a fini par sombrer dans
la folie.

Le présent texte se propose de penser la question du mal et de la
panser avec G. Marcel. Il s’agira alors de chercher a déterminer sa
nature et son sens, d’examiner I’approche que G. Marcel fait de la
question, et de repérer les difficultés de son approche dans le but de
trouver les voies de son solutionnement possible en vue de la liberté et
de I’épanouissement de 1’homme. Souvent considéré comme
existentialiste chrétien, alors que lui-méme se considérait avant tout

118



comme dramaturge, il aborde la question du mal d’une maniére neuve
et originale, a la limite entre la philosophie, 1’art et la religion. Pour
lui, le mal se présente avant tout comme un mystere. Une telle
hypothése nous améne a nous demander dans quelle mesure est-il
légitime de parler de mystére dans un registre philosophique ? Car il
s’agit bien de philosophie. Si le mal est un mystére comme le stipule
G. Marcel, comment peut-il étre véritablement pensé¢ et compris ?
Comment peut-il étre ¢lucidé rationnellement ? Comment la raison a
I’ceuvre dans la philosophie peut-elle penser et panser le mal, ¢’est-a-
dire, venir a bout du mystére du mal, le réduire a la compréhension et
dans une certaine mesure, lui apporter une solution acceptable ? Quelle
est la démarche philosophique de Gabriel Marcel face a la question du
mal ? Cette démarche qui se veut novatrice peut-elle nous aider a
résister face au mal et a assumer notre existence en ce monde ? La
question fondamentale étant de savoir si le mal peut étre véritablement
pensé et pansé en vue de 1’épanouissement de I’homme.

Pour tenter de répondre a ses différentes questions, nous
interrogerons dans un premier temps la notion du mal et examinerons
la mani¢re dont elle a été traitée dans I’histoire de la pensée
philosophique. Ensuite, nous examinerons les raisons qui font que
Gabriel Marcel considére le mal comme un mystére et non un
probléme. Et enfin, il sera question de voir dans quelle mesure une
thérapie du mal est envisageable. Comment par-dela les expériences
négatives de la vie, par-dela 1’angoisse du mal, trouver un modus
vivendi susceptible de nous aider a nous affranchir du mal et & mieux
vivre ? Dit autrement, y a-t-il une voie de salut possible face au mal ?

1. Le mal : une question éternelle

Du mythe a la philosophie en passant par la religion, ’homme erre
a la recherche de solutions ou de réponses pour apaiser son inquiétude
au sujet de questions dites éternelles telles celles de Dieu, de I’ame, de
I’origine du monde, du mal, ou de la destinée humaine. Ce qui nous
préoccupe ici, c’est de montrer comment elle a été abordée au cours
des ages, tant par la pensée mythico-religieuse que par la pensée
philosophique. Le mal désigne tout ce qui fait obstacle a la perfection
de I’homme, tout ce qui limite et contredit son existence, le dérange
dans son étre et en définitive empéche son épanouissement. Le mal
apparait comme une contestation flagrante du bien. Alors que le bien
se présente comme ce qui est avantageux pour 1’homme et par
conséquent souhaitable et digne d’étre poursuivi, le mal est
désavantageux et détestable. Cependant, tout homme fait
nécessairement 1’expérience du mal a travers les dommages causés ou
subis et au-dela des vicissitudes de I’existence humaine qui engendrent
douleurs, souffrances et angoisses, et chacun devra un jour « honorer »
le rendez-vous de la mort. L’existence du mal contrarie le réve de
bonheur et d’éternité que tout homme caresse du fond de son ceeur et
ne saurait laisser personne indifférent. Elle constitue une énigme
douloureuse qu’on ne saurait éluder ni esquiver. Selon P. Foulquié
(1978, p. 419), « le probléme du mal résulte de la difficulté que 1’on
éprouve a concilier la réalit¢ du mal sous toutes ses formes avec
I’existence d’un Dieu créateur, d’une puissance et d’une perfection
infinie ». I1 est difficilement compréhensible qu’un Dieu infiniment

119



grand, puissant et bon puisse tolérer ou permettre 1’existence du mal,
encore moins, qu’il puisse en étre I’auteur.

Chronologiquement, I’explication premicre du mal nous est donnée
par les mythes. Nous constatons chez tous les peuples, depuis les
peuples les plus primitifs jusqu’a nos jours, I’existence de mythes qui
sont des réponses que I’homme donne a son inqui¢tude face au mal.
C’est ainsi que les différents récits mythiques, tout en mélant dans des
représentations imaginaires, a la fois I’histoire des dieux et celle des
hommes, remontent a une sorte de « temps intemporel » et essaient de
concilier I’existence de Dieu ou des dieux avec celle du mal. Nous
assistons alors a des explications diverses sur I’origine primitive du
mal et sur sa raison d’étre. Trés souvent, a travers les mythes, nous
voyons les dieux en conflit avec les hommes. De ce conflit, les dieux
sortent toujours vainqueurs et infligent aux hommes le mal comme
tribut de leur témérité. Il ressort de ses différents mythes que le mal
entre dans ’humanité a cause de la désobéissance des hommes ou de
la témeérité et de la rébellion d’étres surhumains comme Prométhée ou
Lucifere. Le mythe, malgré son effort d’explication, nous laisse
insatisfaits, car en réalité, il tente d’esquiver le probléme en le
transférant, ’expliquant « obscurum per obscurius »'®. C’est pourquoi,
affirme E. Borne (1963, p. 48), « le mythe en montrant que le mal est
toujours déja 1a, I’explique au sens étymologique du mot ; il ne fait pas
comprendre, mais il le déploie en quelque sorte jusqu’a I’infini ». En
effet, le mythe nous laisse sur notre faim et la question, « pourquoi le
mal ? », demeure. La présence du mal ne se justifie pas toujours par
une faute antérieurement commise comme nous le constatons dans la
plupart des mythes ; c’est le cas de Job dans la Bible. Il est un serviteur
de Dieu, un «juste» qui n’a jamais transgressé la loi divine et qui,
cependant, est accablé de malheurs sans raison apparente. C’est
¢galement le cas des enfants innocents qui souffrent et qui meurent.

En définitive, la pensée mythico-religicuse, malgré son effort
d’explication, échoue a résoudre la question du mal. A travers le
mythe, nous sommes en présence d’un cercle vicieux ou 1’explication
du mal se fait par recours a quelque mal antérieur. Le mythe n’apporte
pas de réponse véritable a la question « pourquoi le mal ?» ni de
solution. Faisant appel a I’imaginaire, il tente vainement d’apaiser
I’angoisse du mal chez I’homme. L’espérance présentée dans le mythe
de Pandore comme « seul réconfort de I’humanité en détresse » reste
inaccessible puisque Pandore terrorisée, n’ose plus ouvrir la boite. La
pensée judéo- chrétienne pose la Rédemption comme le seul recours
pour ’humanité en péril ; mais la également il y a échec, car plus de
vingt siecles apres la venue de Jésus Christ - le Rédempteur et le
Sauveur -, le mal demeure. Considérant ces difficultés, il est désormais
possible d’affirmer avec E. Borne (1963, p. 60), que « le mythe n’est
rien de plus ni moins qu’un effort sublime et vain pour conjurer
I’angoisse du mal ».

Apres I’échec constaté de la pensée mythico-religieuse face au mal,
la philosophie récupérera la question pour tenter de la résoudre a
travers un discours plus rigoureux et rationnel. Les doctrines et les
systémes philosophiques vont alors se succéder d’dge en age et
essaieront chacun a sa maniére de cerner, de comprendre, puis de
résoudre une question qui de tout temps a préoccupé 1’espece humaine.

18 Cette expression latine signifie le fait d’expliquer une chose déja
obscure et compliquée en la compliquant davantage.

120



Il s’agira moins dans ce qui va suivre, d’exposer toutes les doctrines
philosophiques ayant traité de la question du mal que d’un repérage
des grandes lignes de certaines conceptions qui ont nourri la réflexion
de G. Marcel.

La sagesse antique, inspirée de Socrate, réduit le mal a I’ignorance ;
ce qui ne traduit pas entiérement la réalité. Le mal ne saurait &tre
ramené exclusivement a I’ignorance ou a ses conséquences. Il arrive
méme souvent que la connaissance soit la cause du mal. C’est le cas
lorsque la science a travers ses applications techniques est utilisée a
des fins destructrices. A ce sujet, I’Ecclésiaste disait que «qui
augmente sa science augmente sa douleur » (La Bible, 1984, Si, 1,18,
p. 990). Celui qui est ignorant et ne le sait pas (celui qui contrairement
a Socrate ne sait pas et ne sait pas qu’il ne sait pas) peut vivre dans une
certaine béatitude, quoique sa situation puisse étre considérée par celui
qui a conscience de son ignorance et en souffre, comme une
«malheureuse béatitude ». Si la connaissance ou la méconnaissance
peuvent étre identifiées au mal parce qu’étant source de mal, il existe
par ailleurs des maux qui ne dépendent ni de I'une ni de I'autre. Il
existe des situations ou ’homme souffre, subit ou commet le mal parce
qu’il est victime de passions diverses. Lorsque par exemple nous
considérons une réalit¢ comme celle de la mort des ceux que j’aime ou
ma propre mort prochaine, nous ne pouvons manquer d’éprouver de la
peine, et méme de 1’angoisse. Mais que pouvons-nous ? Quels que
soient le progres et la valeur de notre connaissance, il est illusoire de
penser qu’elle viendra un jour a bout de la mort. Quel que soit son
degré de connaissance, I’homme ne parviendra jamais a réaliser son
désir d’éternité. Plutdt que de réduire le mal a 1’ignorance, Marcel en
donnera une définition plus large qui met en lumiére I’ampleur et la
complexité de la question. Sa définition du mal comme mystere
englobe a la fois le mal comme ignorance, le mal di aux méfaits de la
science et de la technique, et le mal qui ne dépend ni de notre
connaissance ni de notre méconnaissance.

Considérant la derniére catégorie de mal, le stoicisme fait
remarquer qu’il y a des choses qui dépendent de nous et d’autres qui
ne dépendent pas de nous. Le sage stoicien doit alors s’évertuer a
cultiver une indifférence vis-a-vis des choses qui ne dépendent pas de
nous. « Sustine et abstine », telle est la devise du stoicien; ce qui
signifie : « supporte » tout ce qui ne dépend pas de toi « et abstiens-
toi» de désirer quoi que ce soit. Le sage stoicien ayant atteint 1’état
d’apathie, reste imperturbable et impassible devant le malheur le plus
absolu. Plus rien ne le fait frémir. Pour Epicure, méme la mort qui
apparait généralement comme le mal ultime, une fois comprise comme
nécessité doit étre acceptée et supportée avec sérénité. Ce qui est
remarquable ici, c’est que le stoicisme supprime purement et
simplement la question du mal. Une telle attitude face au mal, en dépit
de son héroisme, ne nous parait pas acceptable, car elle frise la
résignation. Cette attitude est récusée par Marcel qui pense qu’il est
impossible de trouver refuge dans la conception stoicienne du mal
malgré son effort d’explication et de compréhension. Est-ce a dire que
le mal ne peut ni étre expliqué rationnellement ni étre compris ?
Schopenhauer le pensait, mais Marcel affirme qu’une compréhension
est possible et la philosophie a un réle important a jouer a ce niveau.
«La philosophie, dit-il, ne sereconnait nila possibilit¢ ni le droit de
traiter le mal comme une substance ténébreuse et opaque qui serait
dotée d’une existence intrinséque » G. Marcel (1951, p. 95). Il ne doit

121



pas non plus accepter de le minimiser a la fagon de Leibniz en disant
qu’il n’est qu’un moindre bien ou une absence.

Leibniz dans son Essai de Théodicée'® a dégagé la complexité
philosophique de la question du mal. Il opére une distinction entre le
mal métaphysique qui consiste dans I’imperfection, le mal physique
dans la douleur, et le mal moral dans le péché. Une distinction qui
correspond a celle opérée par Kant entre le mal absolu ou le désordre
moral, le mal conditionnel ou la misére physique, et enfin I’injustice
conséquente a I’inadéquation de la faute et du malheur. G. Marcel
préfére cette derniére distinction a la premiére, parce que
correspondant a une réalité plus profonde. Selon G. W. Leibniz (1969,
pp- 107-108), « le mal est la tache sombre nécessaire a ’harmonie du
tableau ». Cet argument est irrecevable pour celui qui vit la réalité du
mal et en souffre. L’écrasement de I’homme par le mal ne saurait étre
un moyen pour la réalisation de ’harmonie du tableau qu’est ’univers,
car I’homme selon Kant est une fin en soi. Partant, I’argument hégélien
justifiant le mal est également irrecevable. Chez Hegel, le mal apparait
comme le moteur de I’histoire. Les hommes sont alors sacrifiés au
dessein de la Providence qui les utilise comme instrument afin que
I’Histoire s’accomplisse. Nous retrouvons ici un répondant du destin
grec.

Chez Leibniz comme chez Hegel, a I’instar de la pensée judéo-
chrétienne, la question du mal est posée du point de vue de Dieu. 1l
s’agit essentiellement de justifier le mal sans pour autant sacrifier a la
justice divine : il faut préserver I’innocence de Dieu. Cependant, il
serait souhaitable et méme obligatoire de poser le probléme du point
de vue de I’homme, car c’est pour I’homme et par ’homme que la
question du mal se pose. La justification ici est inopérante et le mal
demeure. En présence d’un homme qui souffre ou d’une meére qui vient
de perdre son enfant, toute théodicée est inutile, nulle et non avenue.
En ce sens, comme l’affirme J. P. Vial (1984, p. 1751), «toute
tentative de justifier le mal, d’en faire une apparence ou de I’intégrer
comme Hegel dans la rationalit¢ du devenir, est non seulement
sacrilege et irrespectucuse a 1’égard de la souffrance, mais une
prétention inadmissible de se mettre a la place de Dieu ou de le
justifier. Cette prétention est a la base de tous les systémes
philosophiques ». Ce n’est pas en construisant des systemes
philosophiques que 1’on trouvera une solution a la question du mal et
cela, G. Marcel I’acompris. C’est pourquoi, a I’instar de Nietzsche, il se
veut un philosophe anti-systématique. Chez ces deux philosophes, le
probléme du mal nexise pas. Cependant, ce ne sont pas les mémes raisons qui
motivent cettenégation du probléme dumal. Alors que chez G. Marcel il
est nié au profit du « mystére du mal » en vertu de la distinction faite
entre probléme et mystere, chez Nietzsche, le conflit entre le bien et le
mal n’existe plus. Il semble I’avoir résolu en se situant au-dela du bien
et du mal : par-dela le bien et le mal, pour reprendre le titre de son
ouvrage. Il développe alors une morale philosophique, transcendanta
lafoislebienetlemal. Cette conceptionne rencontre pas’assentiment de
G.Marcel qui met ses lecteurs en garde contre la terminologie
nietzschéenne. Nietzsche en réalité ne résout pas la question, mais
I’¢lude par une transposition. Se détournant des vues nietzschéennes,

% Le terme « Théodicée » désigne chez Leibniz, la partie de la
métaphysique qui, partant du principe de la bonté de Dieu, disculpe celui-ci
du mal qui régne dans le monde.

122



G. Marcel va s’orienter vers d’autres horizons. Il développera alors sur
le mal des vues proches de celles de J. P. Sartre ou de A. Camus. En
présence du mal, il n’entend ni se résigner en 1’acceptant purement et
simplement ni s’arréter a 1’étape de la révolte. Il s’évertue a
comprendre et pense contrairement a A. Camus, que la vie malgré
I’existence du mal a un sens qu’il est possible de découvrir.

Il ressort de ce qui précéde que le mal est résolument un défi a la
raison. Si la raison trouvait la bonne réponse, le mal disparaitrait, car
la compréhension et 1’explication du mal entrainerait du méme coup
la découverte de la technique de solutionnement. Mais hélas ! Le mal
se montre rebelle, et toutes les tentatives de rationalisation et de
solutionnement ont échoué. La philosophie fondée sur la raison semble
battre en retraite. Cela fait dire a Y. Labbé (1980, p. 135) que « le mal
et la raison semblent s’annuler mutuellement soit dans la
compréhension du mal, soit dans le mal de I’intelligence ». C’est
pourquoi G. Marcel envisage une approche autre. Il adopte une
démarche qui se distingue nettement de la philosophie classique.
Inspiré par I’existentialisme, il prend ses distances a 1’égard du
rationalisme, de I’empirisme et de I’idéalisme, pour proposer ce qu’il
appelle une «philosophie concréte », enracinée dans 1’expérience
humaine. Cette philosophie concréte a pour fondement, « la réflexion
seconde » comme méthode qui aura a charge de décrypter mal que
G. Marcel appelle désormais le mystére du mal. Une telle
considération nous améne a examiner les raisons qui font que
G. Marcel considere le mal comme un mystére et non un probléme.

2. Du mal comme mystére

Pour G. Marecel, parler du probléme du mal releve d’une démarche
illicite de la pensée qui résulte d’une confusion entre probleme et
mystere. « Il y a probleme, affirme G. Marcel (1951, p. 68), de tout ce
qui est placé “devant moi” ; et d’autre part, ce moi dont I’activité entre
en jeu pour résoudre le probléme, reste en dehors, ou en dega, comme
on voudra des données qu’il s’agit, pour lui de traiter et de manipuler
pour faire apparaitre la solution recherchée.» Le probléme, selon
G. Marcel, est quelque chose qui barre la route, quelque chose contre
quoi D’esprit vient buter & un moment donné de la recherche. Le
probléme est nécessairement « hors de moi », « devant moi» ; il est
alors possible au « je » qui est un présupposé de le cerner, de le réduire,
et de le résoudre. Il reléve par conséquent du monde objectivé et
objectivable. Dans le mystére, la distinction entre I’« en moi » et le
« hors de moi » n’est plus faisable. Nous entrons alors dans un monde
subjectif ou toute vérification et partant, toute objectivation devient
impossible ; ce qui nous plonge dans la sphére de la métaphysique. Le
mystére ne saurait étre appréhendé de fagon objective. Il est selon
G. Marcel (1940, p. 108), « quelque chose en quoi je suis moi-méme
engagé et qui n’est par conséquent pensable que comme une » sphére
ou la distinction de I’«en-moi» et du «devant-moi» perd sa
signification et sa valeur initiale ».

La singularit¢ de I’approche marcellienne tient de son refus de
considérer le mal non comme un probléme, mais plutét comme une
expérience vécue qui implique I’étre tout entier : c’est un mystere.
Cette distinction, loin d’étre purement terminologique, remet en cause
I’idée méme de « probléme du mal ». Une telle considération nous

123



amene a nous demander dans quelle mesure est-il 1égitime de parler de
parler de mystére en philosophie ? Sur un plan général, le mystere se
présente de prime abord comme ce qui est obscur a la pensée, ce qui
est incompréhensible et inconnaissable. C’est ce que [’homme
n’arrivera jamais a pénétrer et a expliquer. Le terme appartient
traditionnellement au vocabulaire religieux. Dans la théologie
chrétienne, il évoque ce qui dépasse la compréhension humaine, ce
qu’on n’a jamais fini de comprendre et qui fait appel a la foi. L’on peut
citer par exemple la Trinité ou la Rédemption. Or le philosophe, méme
croyant, aspire a comprendre. La tension entre mystere et philosophie
parait donc irréductible. Nous sommes de ce fait, face a une alternative
embarrassante : ou bien le mal demeure un mystere, auquel cas toute
tentative de rationalisation est vouée a ’échec, et la philosophie est
battue en breche, ou bien elle réussit a réduire le mystére du mal qui
cesse alors d’étre un mystére. En se confrontant a la question du mal
comme mystere, la philosophie ne court-elle pas le risque de se renier
ou de dépasser ses propres frontiéres pour se muer en art, en théologie
ou en mysticisme ? Pour G.Marcel, en dépit de ce risque, la
philosophie a le devoir de se confronter au mystére du mal, non pas
comme [’a fait jusque-la, la tradition philosophique, c’est-a-dire de
maniere spéculative et abstraite, mais de maniére concrete, a partir de
I’expérience vécue. Se fondant sur ce qu’il appelle «réflexion
seconde », il revisite la question du mal de maniére existentielle pour
mieux cerner sa profondeur. Sa démarche se veut exploratoire ; d’ou
la mise en ceuvre de la «réflexion seconde» comme méthode
d’approche du mystére du mal. A I’inverse du probléme, le mystére ne
peut étre objectivé : il est en moi et fait partie de mon existence.

La réflexion sur le mal de G. Marcel a pour source, son expérience
vécue, concrete et personnelle. Ce qui a fait dire & E. Gilson (1947,
p.1) qu’« il fait partie de cette génération de philosophes francais dont
la spéculation philosophique n’a d’autre source que leur expérience
personnelle ». C’est cela qu’il convient d’appeler une philosophie
concrete, ¢’est-a-dire, une philosophie orientée contre I’abstraction et
I’idéalisme sans pour autant se confondre avec 1’empirisme. C’est une
philosophie qui se servira de D’expérience conne tremplin.
L’expérience aura a charge de nourrir continuellement la réflexion qui
devra toujours y revenir. G. Marcel a connu et vécu le sentiment du
tragique a travers sa vie privée, et surtout a travers les deux guerres
mondiales qui, selon lui, ont eu une valeur propulsive dans sa
recherche sur le mal. Pour lui, le mal se présente de prime abord
comme une rupture ou un manque d’équilibre ; ce qui se traduit par un
malaise ou un mal étre dans 1’existence qui a pour corollaire la
souffrance.

Considérant les expériences négatives de la vie et la situation qui
est la sienne en ce monde, G. Marcel pense que le philosophe a un réle
fondamental a jouer dans la compréhension, puis éventuellement dans
la résolution de la question du mal. Mais que peut la philosophie ? Que
peut le philosophe qui ne dispose que de I’instrument de la réflexion ?
Sera-t-il a méme de cerner et de résoudre la question? Selon
G. Marcel, la réflexion philosophique face a la question du mal devra
prendre son essor dans une sorte « d’intuition aveuglée ». Cependant,
affirme G. Marcel (1951, p. 173), « cette intuition chez le philosophe
n’a pas le pouvoir comme chez le poéte, et a fortiori chez le prophéte,
de se formuler directement. Elle en est réduite a alimenter
souterrainement une réflexion qui ne peut s’exercer que sur

124



I’expérience commune telle qu’elle s’offre a un esprit de bonne foi ».
C’est en cela que la « réflexion seconde » en tant que méthode a toute
son importance. Elle devra permettre le passage de 1’abstrait au concret
et partant, permettre d’appréhender le mal dont tout homme fait
I’amere expérience a travers les vicissitudes de la vie.

La « réflexion seconde » comme méthode, procéde d’une volonté
de comprendre la réalité dans toute sa profondeur, et est inspirée a la
fois de Bergson et de Schelling. Elle est trés proche de la description
phénoménologique sans pour autant s’y ramener. Elle jouera
pratiquement le méme rdle que '« époche » de Husserl c’est-a-dire,
dévoiler des essences. Cependant, si pour Husserl, il s’agit d’aller aux
choses elles-mémes, pour G. Marcel (1984, p. 1749), il sera question
de «retourner a I’immédiat », ¢’est-a-dire, « restaurer le concret par-
dela les déterminations disjointes et désarticulées de la pensée
abstraite ». La «réflexion seconde » est en fait une réflexion a la
seconde puissance, une réflexion de la réflexion, c’est-a-dire, une
réflexion critique s’exercant sur les procédés mis en ceuvre par « la
réflexion premiére » et sur ses résultats. Contrairement a la réflexion
premiere qui est essentiellement analytique, abstraite et objectivante,
la « réflexion seconde », grace a sa vertu critique permet de constater
que les jugements aboutissant aux représentations habituelles de la
réalité restent superficiels et que méme les représentations de types
scientifiques qui sont plus rigoureuses et d’une utilité certaine, en tant
que fruits de la «réflexion premiére », se révélent inefficaces dans
certains domaines. La question du mal ne saurait &tre traitée
efficacement par la « réflexion premiére ». Le mal ici est concret ; c’est
celui d’une rupture, d’un manque d’équilibre vécu comme un mal étre,
synonyme de souffrance. La «réflexion seconde » permet alors de
comprendre que le mal échappe a toute prise objective ; ce qui amene
G. Marcel a le poser comme mystere. Cela complique davantage la
question ; car si le mal est un mystére, comment peut-il étre pensé ?
N’est-ce pas la une solution magique visant a clouer au silence tous
ceux qui prétendront tenir un discours quelconque sur le mal ?

La «réflexion seconde » permet de saisir que le mal n’est pas
pensable directement. C’est pourquoi G. Marcel utilise le détour de la
description qui devra permettre de montrer, de dévoiler le mal en tant
que mystere et en définitive, d’atteindre son essence. Cette description
utilisera fréquemment le théatre comme moyen de dévoilement
permettant de mettre en lumiére certaines situations existentielles qui,
exprimées autrement, perdraient leur intensité. A travers par exemple
L’iconoclaste, G. Marcel met en scéne des étres déchirés et tourmentés
par le tragique de 1’existence et la complexité des relations humaines,
des étres en proie au mal. C’est en cela que I’art vient au secours de la
philosophie. Comme la plupart des picces de G. Marcel, L iconoclaste
donne l'impression d’étre inachevé. La fonction du théatre étant de
montrer plutdt que de démontrer. Il montre des situations dramatiques
et concrétes; ce qui favorise le retour a I'immédiat a travers la
communion a I’épreuve des acteurs. Cette « monstration» jamais
achevée donne prise a la réflexion philosophique qui se doit d’étre
ouverture et non cloture. Ainsi, comme chez T. Adorno, ’art et la
philosophie deviennent des modes de résistance. Ils se complétent, car
comme le dit a juste titre T. Adorno (1995, p.110), « I’art a besoin de
la philosophie, qui I'interpréte pour dire ce qu’il ne peut dire, alors
méme que cela ne peut étre dit que par I’art, dans la mesure
précisément ou il ne le dit pas ».

125



Confronté a la question du mal, Schopenhauer en excluait toute
tentative d’explication rationnelle, car cela ne peut que conduire a
I’échec de la raison. Le mal en tant que réalité vécue est inhérent au
«vouloir vivre ». Il entre dans la catégorie des réalités que K. Jasper
appelle « situations limites ». Pour définir ces « situations limites »,
K. Jaspers (1940, p. 348) se sert d’exemples : « des situations comme
celles qui consistent dans le fait que je ne puis vivre sans lutte et sans
souffrance, que je prends inévitablement la Faute sur moi, que je dois
mourir, voila ce que j’appelle des “situations limites” ». « Le mal en
tant que situation linite, affirme G. Marcel (1940, p. 348) ne se laisse
pas dominer par I’esprit qui le considére ; il est plutét comme une paroi
contre laquelle nous nous heurtons ». Il ne saurait étre véritablement
expliqué ; il ne peut qu’étre senti et éprouvé existentiellement. C’est
pourquoi G. Marcel I’affirme comme mystére. Mais, I’affirmation du
mal comme mystere ne reléve pas de la démission ; ce n’est pas non
plus une facon de déclarer son absurdité. Le mystére du mal est avant
tout une question existentielle et en tant que telle ne peut étre pensée
directement, car affirme Troisfontaines (1968, p. 203), «1’existence
n’est pas pensable directement, étant [’immédiat pur, la limite, 1’axe
de référence de la pensée elle-méme. La penser serait la convertir en
pseudo-essence ».

En tant que situation limite, le mal est une épreuve existentielle qui
ne saurait étre démontrée ou expliquée rationnellement. Il ne peut
qu’étre €lucidé. Cette élucidation, a défaut de la voie déductive, devra
passer par la description. Et c’est en cela que le théatre est d’un intérét
certain pour G. Marcel, car il permet le passage du penser (réflexion)
au panser (attitude existentielle).

3. Panser le mal par-dela la philosophie

Apres le constat de I’impossible solutionnement du mystere du mal,
que reste-t-il & ’homme ? La tentation la plus immédiate semble étre
la révolte contre 1’existence elle-méme, voire contre le créateur
suppos¢ du monde. C’est I’attitude adoptée par Ivan Karamazov, un
personnage de Dostoievski, qui refuse d’adhérer a un monde ou les
enfants meurent, c’est-a-dire un monde marqué par une souffrance
injustifiable. Une telle révolte cependant ne conduit qu’au désespoir,
voire au suicide, ce qui aggrave le mal plutdt que de I’apaiser. Pour
G. Marcel, une fois reconnue la dimension mystérieuse du mal et
corrélativement, 1’inexistence d’une solution rationnelle, ’homme est
appelé a accepter sa condition d’« étre incarné » et & composer avec le
mal. Cette attitude implique le renoncement a toute approche
strictement analytico-rationnelle au profit d’autres horizons, ou une
issue demeure possible, sans que I’on puisse pour autant parler
véritablement de solution. A cette étape de sa démarche, G. Marcel
choisit de croire et d’espérer, de s’ouvrir a une transcendance qu’il
qualifie de méta-problématique. Il adopte ainsi une attitude qui
s’apparente a la fois au mysticisme et a la religion, tout en affirmant
sa volont¢ de demeurer philosophe. Nous nous demandons alors
comment une telle posture est-elle philosophiquement tenable ?
N’assistons-nous pas ici a un faux-fuyant ou a un syncrétisme qui, sur
le plan philosophique, est difficilement justifiable ? Afin d’éclairer
cette position apparemment équilibriste, il convient d’examiner
successivement les notions de mysticisme, de foi et d’espérance,

126



auxquelles G. Marcel accorde une importance fondamentale. 11 s’agit,
en filigrane, de trouver les voies et moyens de panser le mal et non de
le guérir. Comme le chirurgien qui recoud, mais ne cicatrise pas, le
médecin qui soigne, mais ne guérit pas, G.Marcel veut penser
pleinement le mal en le pansant a travers une éthique de la
transcendance ; le principe de guérison se trouvant dans 1’organisme
lui-méme, ou si I’on préfere, dans I’Etre.

Le mysticisme est généralement classé du c6té de 1’anormal, de
I’étrange ou du non-orthodoxe. Il désigne « tout ce qui ne s’inscrit plus
dans 'unité sociale d’une foi ou des références religieuses, mais se
situe en marge d’une société laicisée et d’un savoir constitué a partir
d’objets scientifiques » (Encyclopaedia Universalis, 1989, p. 1032).
Le mysticisme prétend atteindre des réalités inaccessibles a la
connaissance analytico-rationnelle. Le secret est son apanage; son
discours, énigmatique et implicite, flirte avec I’irrationnel. Il s’agit
d’un langage voilé, parlant de ce qui ne peut étre dit. Partant de ces
considérations, une « philosophie mystique » semble contradictoire,
car la philosophie se veut rationnelle, claire et explicite, sans secret ni
ésotérisme. Cependant, pour G. Marcel, le mysticisme revét une valeur
positive. Il ne s’oppose pas a la philosophie comme une anti-
philosophie, mais constitue plutdt une transcendance de la
philosophie. 11 se distingue de la philosophie sans pour autant étre une
anti-philosophie. Il est plutt une transcendance de la philosophie.
Comme le précise R. Troisfontaines (1968, p. 281), « il ne signifie pas
simplement un dépassement dans la méme dimension, mais
correspond plutét a un changement de plan». Il existe ainsi, selon
G. Marcel, une continuité entre philosophie et mysticisme. Le
mysticisme devient un moyen privilégi¢ d’accéder a des réalités plus
profondes ; ce qui explique qu’il ’ait beaucoup préoccupé et méme
tenté. Le mode de pensée philosophique se distingue de celui
mystique. Cependant, lorsque nous examinons attentivement la
philosophie du mystére amorcée par G. Marcel, nous nous apercevons
que la fronticre entre le mystere et le mystique n’est pas nette. C’est a
la faveur d’un rapprochement opéré assez subtilement entre mystere et
mystique que la réflexion sur le mystére du mal débouche finalement
sur une sorte de mystique religieuse entretenant une relation
privilégiée avec un Dieu transcendant, lequel Dieu est identifié¢ a
I’Etre.

La foi implique une renonciation a la démarche purement
analytico-rationnelle. Elle apparait comme 1’aboutissement d’un long
cheminement philosophique et d’un engagement personnel. Elle ne nie
pas la philosophie, mais la dépasse. Il convient toutefois de distinguer
clairement la foi du fidéisme. Ce dernier rejette la raison, tandis que la
foi marcellienne cherche un équilibre instable entre le dépassement de
la raison et la fidélit¢ a I’exigence de rationalité. Lorsque nous
analysons D’attitude du croyant telle que G. Marcel la décrit, nous
sommes en droit de nous demander si I’homme peut réellement trouver
dans la foi un recours salutaire. La foi n’est-elle pas une illusion
consolante, un saut périlleux dans I’inconnu? N’est-elle pas une
tentative désespérée pour échapper a 1’angoisse ? Pour Marcel, celui
qui parle de la foi sans en avoir fait I’expérience est comparable a un
aveugle-né parlant de la vision. L acte de foi est un risque, analogue a
la confiance placée en une personne susceptible de trahir. Il écrit ainsi :
«Je place ma confiance en une personne : je suis slir que tu ne trahiras
pas mon attente... Cette assurance n’est pas une conviction ; elle va

127



au-dela de ce qui m’est donné, de ce dont j’ai I’expérience, elle est une
extrapolation, un bond, un pari qui comme tous les paris peut étre
perdu. » (G. Marcel, 1940, p. 204). Si la foi ne permet pas de résoudre
la question du mal, et de lui apporter un remede, elle 1’éclaire par
I’ouverture au transcendant et au monde du mystére. En ce sens, elle
apparait plus féconde que la révolte ou la résignation.

La réflexion de G. Marcel sur le mystére du mal s’acheéve dans une
philosophie de I’espérance, qu’il considere comme centrale dans son
ceuvre : « S’1l est dans mon ceuvre un concept qui surpasse tous les
autres, c’est sans doute celui de I’espérance congue comme un
mystere » (G. Marcel, 1965, p. 59). Contrairement a 1’optimisme naif,
I’espérance possede une valeur positive en tant qu’elle permet de
retrouver 1’équilibre et le sens de I’existence entravée par le mal. Elle
ne nie pas le tragique de la condition humaine ; elle n’existe que 1a ou
subsiste la tentation du désespoir. L’espérance n’est ni un simple
souhait ni une attente passive : elle est une lutte et un combat contre le
mal et le désespoir. Espérer, c’est affirmer que le mal ne saurait avoir
le dernier mot, que la libération ou le salut demeure possible a
I’horizon. Cette espérance repose sur la foi : foi en Dieu et en 1’au-
dela. Ainsi, seul le croyant peut véritablement espérer au sens
marcelien du terme. Reconnaissant 1’absence de solution humaine au
mal, le croyant opére un dépassement et place sa confiance en Dieu,
convaincu que I’homme est un «homo viatory», c’est-a-dire, un
voyageur de passage sur la terre. Certes, I’espérance reléve d’un
domaine invérifiable et irrationnel. Celui qui espere n’est pas toujours
capable de justifier rationnellement son attitude spirituelle. Pourtant,
en dépit des objections - illusion consolante, aveuglement volontaire -
I’espérance transforme ’existence. Subjective et fragile, elle demeure
néanmoins raisonnable en ce qu’elle permet a ’homme de continuer a
vivre. L espérance fait vivre : telle est sa vérité essentielle. Elle permet
a I’homme de se réconcilier avec «1’insolubilité de 1’énigme de
I’existence ».

La réflexion philosophique sur le mal rencontre inévitablement la
question de Dieu. Lorsqu’elle est authentique, elle atteint tot ou tard
ce que G.Marcel appelle le supréme alternatif, c’est-a-dire
I’obligation de choisir pour ou contre Dieu, entre 1’athéisme et la
religiosité. Le mystére du mal constitue ainsi un point de rupture pour
la pensée purement rationnelle et engage le philosophe dans une
décision existentielle. Confrontée au mystére du mal et mettant
constamment en ceuvre la «réflexion seconde» comme méthode
d’approche, la philosophie de G. Marcel évoluera progressivement
vers la foi religieuse. Cette foi devient pour lui une « terra firma », une
terre ferme a partir de laquelle il espere retrouver I’équilibre humain si
souvent menacé par 1’expérience du mal. A partir de ce moment, sa
pensée se transforme profondément et prend la forme de ce qu’il
convient d’appeler une philosophie religicuse. Toutefois, considérant
I’opposition traditionnelle entre philosophie et religion, nous pouvons
nous demander si une philosophie religieuse est logiquement possible
ou méme souhaitable. N’y a-t-il pas 1a une contradiction interne, ou du
moins le risque d’un syncrétisme philosophico-religieux qui ne serait,
en définitive, ni pleinement philosophie ni véritablement religion ?
Cette interrogation est centrale pour comprendre la prudence de
Marcel dans sa démarche. La philosophie religicuse dont il est
question ici ne se confond ni avec la théologie ni avec une doctrine
confessionnelle. Elle est avant tout une philosophie ouverte a la foi,

128



une philosophie croyante et espérante, tournée vers la plénitude du
vécu. Elle ne prétend pas résoudre le mystére du mal, mais cherche a
donner un sens a 1’existence malgré les expériences négatives et le
malheur de la conscience humaine. Par-dela 1’impossibilité d’un
solutionnement rationnel du mal, elle nourrit I’espérance qu’un jour
I’homme sera délivré de celui-ci et que 1’équilibre de 1’étre pourra étre
retrouvé. Cette philosophie religieuse correspond a une démarche
strictement personnelle et subjective, aboutissant a la reconnaissance
d’un Dieu auquel le philosophe fait appel dans I’espérance du salut.
Elle engage I’existence tout enti¢re et ne saurait se réduire a une
construction théorique abstraite. C’est pourquoi elle peut se concevoir
comme une philosophie de non-alignement. Elle refuse aussi bien le
dogmatisme que le rationalisme étroit et ne s’inscrit dans aucun
systtme fermé. Elle se défie de toute orthodoxie et de tout
enfermement doctrinal, car «le philosophe en tant que tel ne peut
s’inféoder a une Eglise quelle qu’elle soit» (G. Marcel, 1951, p. 96).
Méme lorsqu’il adhére a une religion positive, le philosophe doit
préserver sa liberté de penser, maintenir son gotit de la compréhension
et exercer son esprit critique. Ainsi, bien que converti au christianisme,
G. Marcel choisira de maintenir un équilibre instable entre la religion
intégrale et la pure philosophie. Il n’a jamais voulu abandonner le
terrain philosophique au profit de la théologie, convaincu que la
philosophie religieuse ne peut exister qu’a la frontiere, dans la tension
féconde entre foi vécue et exigence critique.

Conclusion

Au terme de cette aventure intellectuelle avec G. Marcel au cceur
du mystere du mal, il ne s’agit pas tant de clore la réflexion que d’en
dresser un bilan ; lequel bilan se veut étre ouverture. L’intérét majeur
de cette démarche porte moins sur un résultat définitif que sur le
chemin parcouru. Il ne s’agit donc nullement de juger G. Marcel, de
dire s’il a tort ou raison dans ses prises de position fondamentales sur
ce qu’il nomme le « mystére du mal ». A ce propos, nous pouvons faire
ndtre ’affirmation de C. Péguy selon laquelle « une philosophie n’est
point une chambre de justice. Il ne s’agit pas d’avoir raison ou tort...
C’est une marque de grossiereté (en philosophie) que de vouloir avoir
raison contre quelqu’un» (C. Péguy, in R. Troisfontaines, 1968, p.
101).

Le constat auquel aboutit cette réflexion est clair: la question
«pourquoi le mal ?» demeure. Elle se fait seulement plus précise et
plus exigeante : « pourquoi le mystére du mal ? ». Le mystére du mal
résiste aussi bien aux explications mythico-religieuses qu’aux
tentatives de clarification philosophiques. Tout 1’effort de G. Marcel
aura consisté a faire prendre conscience de cet état de fait et a nous
amener a dépasser les bornes du probléme pour accéder a 1’ordre du
mystere, radicalement différent. Loin de constituer une démission de
la philosophie face a un probléme insoluble, I’affirmation du mal
comme mystere apparait au contraire comme 1’aboutissement d’une
authentique prise en charge philosophique. Elle est le fruit d’une
recherche qui ose sortir des sentiers battus et reconnaitre la spécificité
d’une question qui concerne tout homme et tout I’homme. Face au
mystére du mal, la raison, en tant que telle, perd sa souveraineté ; la
philosophie rationnelle, spéculative, trop spéculative se révele
inopérante. Il devient alors nécessaire de se tourner vers une

129



philosophie concréte et intuitive, enracinée dans 1’expérience vécue.
Cette philosophie, dont la «réflexion seconde » constitue le fer de
lance, permet de comprendre qu’en présence du mystére du mal, le
philosophe doit renoncer a certaines exclusives s’il veut saisir la
question dans toute son ampleur. La meilleure attitude consiste des lors
a rompre avec le rationalisme et I’objectivisme pour s’orienter dans le
sens d’une participation existentielle. Le mystére du mal exige en effet
une approche personnelle et concréte, dans laquelle la subjectivité
entre nécessairement en ligne de compte. L’homme est un étre en
situation, et toute réflexion sur le mal qui ferait abstraction de cette
condition manquerait sa cible. C’est pourquoi il s’agit, pour le
philosophe, d’opérer un véritable changement de plan, de quitter
définitivement le plan du probleme pour celui, plus authentique, du
mystere.

A ce niveau, il devient possible d’en appeler & Dieu et de mettre en
lui sa confiance, réalisant ainsi une forme de «pari» a ’'mage de
B. Pascal, en vue du salut. Toutefois, quand bien méme il aura accepté
de réaliser ce pari, le philosophe demeurera inquiet. La conscience
philosophique, habitée par I’exigence de comprendre le mal dans sa
totalité, ne trouve pas ici pleine satisfaction. Le Dieu auquel G. Marcel
invite a recourir reste hypothétique et incertain. Nous nous retrouvons
alors, a I'image des personnages de L’iconoclaste, écartelés entre
confiance et méfiance, entre croyance et incroyance, entre religion
intégrale et exigence philosophique. Car le philosophe, comme le
suggérait Nietzsche, méme lorsqu’il réve de réalités extraordinaires,
demeure aussi un « soupgonneur ». Enfin, en dépit du malheur de la
conscience humaine et de I’impossible solutionnement du mystére du
mal, G. Marcel nous invite a ne pas désespérer. Il demeure encore
possible d’espérer. Seule I’espérance peut permettre a ’homme de
continuer a vivre et, peut-&tre, de découvrir un sens a ’existence, au
cceur méme de I’épreuve du mal.

Références bibliographiques

ADORNO W. Theodor, 1995, Théorie esthétique, trad. Marc Jimenez
et Eliane Kautholz, Paris, Klincksieck.

BORNE Etienne, 1963, Le Probléme du Mal, Paris, P.U.F.

CHENU Joseph, 1948, Le théatre de Gabriel Marcel et sa signification
métaphysique, Paris, Aubier Montaigne.

DOSTOIEVSKI Fiodor, 1972, Les fréres Karamazov, trad. Elisabeth
Guertik, Paris, Stock.

ELIADE Mircea, 1957, Mythes, réves et mysteres, Paris, Gallimard.

ENCYCLOPAEDIA Universalis, 1989, Corpus 15, Paris,
Encyclopaedia Universalis.

FOULQUIE Paul, 1978, Dictionnaire de la langue philosophique,
Paris, P.U.F.

GILSON Etienne, 1947, «L’existentialisme chrétien», in
L’existentialisme chrétien : Gabriel Marcel, (Collectif), Paris,
Plon.

JASPER Karl, 1940, « Systéme de philosophie », in G. Marcel, Essai
de philosophie concréte, Paris, Gallimard.

KANT Emmanuel, 1976, Fondement de la métaphysique des mceurs,
trad. V. Delbos, Poitier, Delagrave.

La Bible de Jérusalem, 1984, trad. Ecole biblique de Jérusalem, Paris,
Cerf.

130



LABBE Yves, 1980, Le sans du mal : Théodicée du Samedi Saint,
Paris, Beauchesne.

LEIBNIZ Gottfried Wilhel, 1969, Essai de Théodicée sur la bonté de
Dieu, la libert¢é et D'origine du mal, Paris, Garnier-
Flammarion.

MARCEL Gabriel, 1927, Journal métaphysique, Paris, Galimard.

MARCEL Gabriel, 1947, Le mal est parmi nous (collectif), Paris,
Plon.

MARCEL Gabriel, 1940, Essai de philosophie concréte, Paris,
Gallimard.

MARCEL Gabriel, 1944, Homo-viator, Paris, Aubier-Montaigne.

MARCEL Gabriel, 1947, L’iconoclaste, Paris, Aubier-Montaigne.

MARCEL Gabriel, 1947, Le Monde cassé, Paris, Aubier-Montaigne.

MARCEL Gabriel, 1951, Les hommes contre I’humain, Paris, la
colombe.

MARCEL Gabriel, 1965, Paix sur la terre, Paris, Aubier-Montaigne.

MARCEL Gabriel, 1967, Foi et réalité, Paris, Aubier-Montaigne.

MARCEL Gabriel, 1968, Etre et Avoir II, Réflexion sur I’irréligion et
la foi, Paris, Aubier-Montaigne,

MARCEL Gabriel, 1984, Refus de I’invocation », in Dictionnaire des
philosophes, Paris, P.U.F.

NIETZSCHE Friedrich, 1985, Par-dela le bien et le mal, trad.
G. Bianquis, Paris, Plon.

TROISFONTAINES Roger, 1968, De D’existence a I’étre II. La
philosophie de Gabriel Marcel, Louvain, Nauwelaerts.

VIAL Jean-Pierre., 1984, Gabriel Marcel », in Dictionnaire des
philosophes, Paris, P.U.F.

131



