
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                             
                                              

                                           
                                              

                              
 
 
 
 
 

ISSN : 2756-7680 
 

© Presses Universitaires de Ouagadougou 
03 BP 7021 Ouagadougou 03 (Burkina Faso) 

Université Joseph KI-ZERBO 

 
Volume 1 N0 003 - Décembre 2025 



 

 

Administration 
 

Directeur de publication 
Alexis Clotaire Némoiby BASSOLÉ 

 Maître de conférences 
 

Directeur adjoint de publication 
Zakaria SORÉ, Maître de conférences 

 
Secrétariat de rédaction 

 
Dr Abdoulaye SAWADOGO 

Dr George ROUAMBA 
Dr Paul-Marie MOYENGA 

Dr Miyemba LOMPO 
Dr Adama TRAORÉ 

 
 

Contacts 
 

03 BP 7021 Ouagadougou 03 (BurkinaFaso)  
Email : rah@ujkz.bf  

Tél. : (+226) 70 21 27 18/78 840 523 
 

Éditeur  
 

Presses Universitaires de Ouagadougou 
03 BP 7021 Ouagadougou 03 (Burkina Faso) 

 
 
 
 

  



 

Comité scientifique 
 

André Kamba SOUBEIGA, Professeur Titulaire, Université Joseph 
Ki-Zerbo, Alkassoum MAÏGA, Professeur Titulaire, Université 
Joseph Ki-Zerbo, Augustin PALÉ, Professeur Titulaire, Université 
Joseph Ki-Zerbo, Valérie ROUAMBA/OUEDRAOGO, Professeur 
Titulaire, Université Joseph Ki-Zerbo, Gabin KORBEOGO, 
Professeur Titulaire, Université Joseph Ki-Zerbo, Ramané KABORÉ, 
Professeur Titulaire, Université Joseph Ki-Zerbo, Fernand BATIONO, 
Professeur Titulaire, Université Joseph Ki-Zerbo, Patrice TOÉ, 
Professeur Titulaire, Université Nazi Boni, Ludovic O. KIBORA, 
Directeur de Recherches, Institut des Sciences des Sociétés, Lassane 
YAMEOGO, Professeur Titulaire, Université Joseph Ki-Zerbo, 
Jacques NANEMA, Professeur Titulaire, Université Joseph Ki-Zerbo, 
Aymar Nyenyenzi BISOKA, Professeur, Université de Mons, Issaka 
MANDÉ, Professeur, Université du Québec A Montréal, Magloire 
SOMÉ, Professeur Titulaire, Université Joseph Ki-Zerbo. Mahamadou 
DIARRA, Professeur Titulaire, Université Norbert Zongo, Relwendé 
SAWADOGO, Maître de conférences Agrégé, IBAM, Hamidou 
SAWADOGO, Maître de conférences Agrégé, IBAM, Patrice 
Rélouendé ZIDOUEMBA, Maître de conférences Agrégé, Université 
Nazi Boni, Aly TANDIAN, Professeur Titulaire, Université 
Gaston Berger, Pam ZAHONOGO, Professeur Titulaire, Université 
Thomas Sankara, Didier ZOUNGRANA, Maître de Conférences 
Agrégé, Université Thomas Sankara, Salifou OUEDRAOGO, Maître 
de conférences Agrégé, Université Thomas Sankara, Oumarou 
ZALLÉ, Université Norbert Zongo, Driss EL GHAZOUANI, 
Professeur, Faculté des Sciences de l’Éducation, Université 
Mohammed V de Rabat/Maroc, K. Jessie LUNA, Associate 
Professor, Sociologie de l’environnement, Université d’État du 
Colorado - CSU. 
 

 
 
 

  



 

 
2 

Comité de lecture 
 

Alexis Clotaire BASSOLÉ, Sociologie, Université Joseph Ki-Zerbo, Zakaria 
SORÉ, Sociologie, Université Joseph Ki-Zerbo, Seindira MAGNINI, Sociologie, 
Université Joseph Ki-Zerbo, Évariste BAMBARA, Philosophie, Université 
Joseph Ki-Zerbo, Issouf BINATÉ, Histoire des religions, Université Alassane 
Ouattara, Abdoul Karim SAÏDOU, Science politique, Université Thomas 
Sankara, Gérard Martial AMOUGOU, Science politique, Université Yaoundé II, 
Sara NDIAYE, Sociologie, Université Gaston Berger, Martin AMALAMAN, 
Sociologie, Université Peleforo Gon Coulibaly, Muriel CÔTE, Géographie, 
Université de Lund, Heidi BOLSEN, Littérature française, Université de 
Roskilde, Sylvie CAPITANT, Sociologie, Université Paris I Sorbonne, Sita 
ZOUGOURI, Sociologie, Université Joseph Ki-Zerbo, Désiré Bonfica SOMÉ, 
Sociologie, Université Joseph Ki-Zerbo, Alexis KABORÉ, Sociologie, 
Université Joseph Ki-Zerbo, Bouraïman ZONGO, Sociologie, Université Joseph 
Ki-Zerbo, Paul-Marie MOYENGA, Sociologie, Université Joseph Ki-Zerbo, 
George ROUAMBA, Sociologie, Université Joseph Ki-Zerbo, Taladi Narcisse 
YONLI, Sociologie, Université Joseph Ki-Zerbo, Habibou FOFANA, Sociologie 
du droit, Université Thomas Sankara, Raphaël OURA, Géographie, Université 
Alassane Ouattara, Paulin Rodrigue BONANÉ, Philosophie, Institut des Sciences 
des Sociétés, Marcel BAGARÉ, Communication, École Normale Supérieure, 
Fatou Ghislaine SANOU, Lettres Modernes, Université Joseph Ki-Zerbo, 
Cyriaque PARÉ, Communication, Institut des Sciences des Sociétés, Tionyélé 
FAYAMA, Sociologie de l’innovation, Institut de l’Environnement et de 
Recherches Agricoles, Any Flore MBIA, Psychologie, Université de Maroua, Ely 
Brema DICKO, Anthropologie, Université des Sciences Humaines de Bamako, 
Tamégnon YAOU, Sciences de l’éducation, Université de Kara, Madeleine 
WAYACK-PAMBÉ, Démographie, Université Joseph Ki-Zerbo, Zacharia 
TIEMTORÉ, Sciences de l’éducation, École Normale Supérieure, Mamadou 
Bassirou TANGARA, Économie et développement, Université des Sciences 
sociales et de Gestion de Bamako, Didier ZOUNGRANA, Sciences 
Économiques, Université Thomas Sankara, Salifou OUEDRAOGO, Sciences 
Économiques, Université Thomas Sankara, Saïdou OUEDRAOGO, Sciences 
de Gestion, Université Thomas Sankara, Yisso Fidèle BACYÉ, Sociologie du 
développement, Université Thomas Sankara, P Salfo OUEDRAOGO, 
Sociologie du développement, Université Joseph Ki-Zerbo, Yacouba 
TENGUERI, Sociologie du genre, Université Daniel Ouezzin Coulibaly, 
Désiré POUDIOUGOU, Sciences de l’éducation, Institut des Sciences des 
Sociétés, Amado KABORÉ, Histoire, Institut des Sciences des Sociétés, 
Kadidiatou KADIO, Institut de Recherche en Sciences de la Santé, Salif 
KIENDREBEOGO, Histoire, Université Norbert Zongo, Oumarou ZALLÉ, 
Économie des institutions, Université Norbert Zongo, Dramane BOLY, 
Démographie, Université Joseph Ki-Zerbo, Roch Modeste MILLOGO, 
Démographie, Université Joseph Ki-Zerbo, Béli Mathieu DAILA, 
Sociolinguistique, Université Daniel Ouezzin Coulibaly, Oboussa SOUGUE, 
Sémiotique, Université Nazi Boni, Hamidou SANOU, Université Daniel 
Ouezzin Coulibaly, Oumar SANGARE, Sociologie, Université de Laval, 
Canada, Genesquin Guibert LEGALA KEUDEM, Economie, Université 
Nazi Boni, Awa OUEDRAOGO/YAMBA, Anthropologie de la santé, 
Université Nazi Boni. 

 
 



 

 3 

Éditorial 
 
La Revue Africaine des Humanités (RAH) est une revue internationale 
de sciences sociales à comité de lecture du Département de Sociologie 
de l’Université Joseph Ki-Zerbo. Elle publie deux numéros par an aux 
Presses universitaires de Ouagadougou. Elle publie des articles des 
disciplines relevant des humanités (Sociologie, anthropologie, 
Géographie, Histoire, Éducation, Philosophie, Psychologie, Politique, 
Économique, Droit, Linguistique, Communication). 
C’est une revue internationale à caractère pluridisciplinaire dont le 
siège social est à Ouagadougou. Les textes publiés par la revue 
proviennent d’horizons divers qui composent le vaste champ des 
disciplines issues des sciences humaines et sociales, des sciences 
juridiques et politiques, des sciences économiques et tout autre champ 
disciplinaire. 
La revue promeut et soutient la réflexion et la compréhension des 
dynamiques autour des questions de l’humanité. Elle encourage la 
production de textes de synthèse, de réflexions d’ordre théorique axées 
sur des études portant sur les thèmes liés aux défis des sociétés ; de 
travaux restituant la problématique des politiques publiques, des 
exigences économiques et organisationnelles, des réalités culturelles 
et des questions de tous ordres que pourrait soulever notre existence ; 
des apports de type herméneutique interprétant, dans un sens 
pluridisciplinaire, les innovations de l’intelligence artificielle et son 
impact sur la vie humaine ; des critiques de portée éthique e/out 
idéologique des transformations sociales et humaines marquées par les 
innovations et les expérimentations dans nos sociétés contemporaines ; 
des articles synthétisant ou établissant l’état des connaissances, 
retraçant l’évolution de la pensée autour des notions de valeurs 
humaines, ou orientant les enjeux de ce rapport vers de nouveaux 
horizons ; des actes de colloques aux thématiques autres peuvent être 
publiés par la Revue.  
La Revue Africaine des Humanités (RAH) est une tribune pour les 
chercheurs, les enseignants, les praticiens et pour les étudiants qui 
s’intéressent aux nouveaux phénomènes que suscitent les évolutions 
technologiques et leur rapport à l’humanité. Ce premier numéro est 
riche de dix contributions qui analysent les préoccupations de 
l’humanité dans la modernité. 

 
 

Alexis Clotaire Némoiby BASSOLÉ 
 

 
 
 
 
 
 

 



 

5 
 

 
Sommaire 

BILBAALGO OU BALÕNGẼ, LE QUARTIER DE BALƐM NAABA : 
MEMOIRE ET IDENTITE D’UN QUARTIER DE WAOGDGO        
LASSINA SIMPORE .................................................................................. 7 

TELEPHONIE MOBILE ET TRANSFERTS DE FONDS : UN 
VECTEUR DE RENFORCEMENT DES DYNAMIQUES 
TRANSLOCALES POUR LES EMIGRES BURKINABE EN COTE 
D’IVOIRE                                                                                                                    
BAKARY OUATTARA, MOUOBOUM MARC MEDA ET TAPSOBA 
TEBKIETA ALEXANDRA ...................................................................... 25 

REDUCTION DE LA FECONDITE DES ADOLESCENTES DE 1993 A 
2021 AU BURKINA FASO : LES PRINCIPAUX FACTEURS 
EXPLICATIFS ET MECANISMES DE CHANGEMENT 
DOUBA NABIE, ISSIAKA DABONE ET ROCH MODESTE 
MILLOGO ................................................................................................. 39 

ADOPTION A GRANDE ECHELLE DU MARAICHAGE 
BIOLOGIQUE CERTIFIE BIOSPG DANS LES COMMUNES DU 
GRAND OUAGA AU BURKINA FASO                                                     
NESSAN BAMISSA BARRO, PAUL ILBOUDO ET RAMANE 
KABORE .................................................................................................... 57 

AIRES PROTEGEES ET DEVELOPPEMENT LOCAL : QUAND LE 
PARC NATIONAL DU MONT SANGBE DEVIENT UN FARDEAU 
POUR LES RIVERAINS                                                                               
KASSIKAN GEOFFROY ULRICH NIANZOU ET ADON SIMON 
AFFESSI ..................................................................................................... 81 

LA SURVENANCE DU VIOL DANS LA COMMUNE D’ABOMEY-
CALAVI : ACTEURS, LOGIQUES ET VECU DES VICTIMES 
CLAUDINE AFIAVI PRUDENCIO ........................................................ 97 

PENSER ET PANSER LE MYSTERE DU MAL AVEC GABRIEL 
MARCEL                                                                                                                    
CALIXTE KABORÉ ............................................................................... 117 

FONCTIONS ET ENJEUX CULTUELS DU PARC URBAIN BANGR-
WEOOGO DE OUAGADOUGOU (BURKINA FASO)                     
ALEXIS KABORÉ .................................................................................. 133 

ETHNOGRAPHIER L’ACCES AUX PRODUITS FORESTIERS NON 
LIGNEUX (PFNL) : GENRE, TENURE ET NEGOCIATION DES 
DROITS AU BURKINA FASO                                                                                 
SITA ZOUGOURI, MAWA KARAMBIRI, MICHAEL P.B. BALINGA 
ET MATURIN ZIDA .............................................................................. 155 

ORGANISATIONS PAYSANNES DU BURKINA FASO : UNE 
CONSTRUCTION SOCIALE DE LA GOUVERNANCE INCLUSIVE 
DANS LA VILLE DE BOBO-DIOULASSO                                                  
YMBA AWA OUEDRAOGO ................................................................. 199



 

117 
 

Penser et panser le mystère du mal avec Gabriel 
Marcel 

 
Calixte KABORÉ 

Université Joseph KI-ZERBO, Burkina Faso 
Laboratoire de Philosophie (LAPHI)  

calixtekabore@yahoo.fr 
 
Résumé  
 
À la croisée des chemins entre philosophie, théâtre et religion, la 

pensée de G. Marcel est traversée par une interrogation constante sur 
le mal dans un « monde cassé », marqué par des crises multiples. Face 
à cette réalité toujours d’actualité, le philosophe, « médecin de la 
civilisation », a le devoir de se confronter au mal, en dépit des risques 
que cela comporte. Le présent propos se veut « penser et panser » le 
mal avec G. Marcel. Il montre que les récits mythiques, ainsi que la 
philosophie classique peinent à rendre le mal intelligible et à répondre 
efficacement à la question « pourquoi le mal ? ». Dans un tel contexte, 
G. Marcel propose une rupture décisive et envisage le mal non plus 
comme un problème, mais plutôt comme un mystère. Grâce à la 
« réflexion seconde », méthode concrète inspirée par une exigence de 
retour à l’immédiat, il devient possible non pas de résoudre la question 
du mal, mais de l’élucider par la description, notamment à travers le 
théâtre, qui « montre » des situations existentielles, notamment les 
« situations limites » et complète la réflexion philosophie. L’enjeu 
pratique de ce propos est de panser le mal « par-delà la philosophie ». 
Aucune solution rationnelle définitive n’étant possible, G. Marcel 
refuse à la fois la résignation et la révolte, change de plan pour lutter 
contre le désespoir et cherche une issue à travers une ouverture méta-
problématique. Cette démarche conduit à une « philosophie 
religieuse » qui implique une ouverture à Dieu sans pour autant 
renoncer à l’esprit critique, car le philosophe ne peut s’inféoder à 
aucune religion positive. Au bout du compte, la question du mal 
demeure. Cependant, G. Marcel ne clôt pas le débat, mais substitue au 
paradigme du problème celui du mystère. Pour panser le mal, il en 
appelle à une philosophie concrète et participative, et propose une 
éthique de la fidélité, de la foi et de l’espérance. 

 
Mots-clés : mal, Gabriel Marcel, mystère, réflexion seconde, 

espérance. 
 
Abstract  
 
At the crossroads of philosophy, theater, and religion, G. Marcel's 

thought is marked by a constant questioning of evil in a "broken 
world," characterized by multiple crises. Confronted with this ever-
relevant reality, the philosopher, a "physician of civilization," has the 
duty to face evil, despite the risks this entails. The present discussion 
aims to "think and heal" evil with G. Marcel. It shows that 
mythological narratives, as well as classical philosophy, struggle to 
make evil comprehensible and to effectively answer the question "why 
evil?". In such a context, G. Marcel proposes a decisive break and no 
longer considers evil as a problem, but rather as a mystery. Through 



 

118 
 

the 'second reflection,' a concrete method inspired by a demand to 
return to the immediate, it becomes possible not to solve the question 
of evil, but to elucidate it through description, particularly through 
theater, which 'shows' existential situations, especially 'extreme 
situations,' and complements philosophical reflection. The practical 
aim of this discussion is to heal evil 'beyond philosophy.' Since no 
definitive rational solution is possible, G. Marcel rejects both 
resignation and revolt, shifts his approach to combat despair, and seeks 
a way out through a meta-problematic openness. This approach leads 
to a 'religious philosophy' that involves an openness to God without 
giving up critical thinking, for the philosopher cannot be subject to any 
positive religion. Ultimately, the question of evil remains. However, 
G. Marcel does not close the debate but substitutes the paradigm of the 
problem with that of the mystery. To heal evil, he calls for a concrete 
and participatory philosophy and proposes an ethics of fidelity, faith, 
and hope. 

 
Keywords:  evil, Gabriel Marcel, mystery, second reflection, hope. 
 
Introduction 
 
Gabriel Marcel apparaît comme un philosophe dont le tragique 

nourrit toute l’œuvre. Toute son œuvre en effet traduit une 
préoccupation constante au sujet du mal et du tragique de l’existence. 
Le monde cassé, titre d’une de ses pièces de théâtre, semble être encore 
le nôtre en ce XXIe siècle, traversé par de multiples crises : crise 
écologique, sécuritaire, sanitaire, économique, humanitaire, sociale, 
etc. Une telle actualité nous amène à nouveau à nous interroger sur la 
question du mal. En effet, face à la situation de crise que traverse le 
monde contemporain, le philosophe a assurément un rôle à jouer. Il se 
doit d’être, selon l’expression de Nietzsche, le « médecin de la 
civilisation ». Les circonstances actuelles imposent au philosophe de 
réfléchir sur cette question fondamentale qu’est le mal, dans l’espoir 
de sauver l’humanité en proie au péril. Mais aborder la question du 
mal constitue une dure épreuve pour la philosophie. C’est dans ce sens 
que E. Borne (1963, p. 3) affirme : « Le mal comme problème rend 
problématique la philosophie elle-même, l’oblige à mettre en question 
son existence et sa signification. Qui pose loyalement le problème ne 
sait s’il ne sera pas contraint à la fin de conclure contre la 
philosophie ». Penser le mal est un défi que G. Marcel se propose de 
relever. Cela comporte des risques. En effet, la réflexion sur le mal 
peut devenir une obsession ; et la difficulté, voire l’éventuelle 
impossibilité de trouver une solution acceptable pour la conscience 
humaine peut conduire au désespoir, à la révolte ou même au suicide 
aussi bien physique que moral. Ce dernier cas est celui de Ivan 
Karamazov, personnage de Dostoïevski dans Les frères Karamazov, 
qui à force de réfléchir sur la question du mal a fini par sombrer dans 
la folie.   

Le présent texte se propose de penser la question du mal et de la 
panser avec G. Marcel. Il s’agira alors de chercher à déterminer sa 
nature et son sens, d’examiner l’approche que G. Marcel fait de la 
question, et de repérer les difficultés de son approche dans le but de 
trouver les voies de son solutionnement possible en vue de la liberté et 
de l’épanouissement de l’homme. Souvent considéré comme 
existentialiste chrétien, alors que lui-même se considérait avant tout 



 

119 
 

comme dramaturge, il aborde la question du mal d’une manière neuve 
et originale, à la limite entre la philosophie, l’art et la religion. Pour 
lui, le mal se présente avant tout comme un mystère. Une telle 
hypothèse nous amène à nous demander dans quelle mesure est-il 
légitime de parler de mystère dans un registre philosophique ? Car il 
s’agit bien de philosophie. Si le mal est un mystère comme le stipule 
G. Marcel, comment peut-il être véritablement pensé et compris ? 
Comment peut-il être élucidé rationnellement ? Comment la raison à 
l’œuvre dans la philosophie peut-elle penser et panser le mal, c’est-à-
dire, venir à bout du mystère du mal, le réduire à la compréhension et 
dans une certaine mesure, lui apporter une solution acceptable ? Quelle 
est la démarche philosophique de Gabriel Marcel face à la question du 
mal ? Cette démarche qui se veut novatrice peut-elle nous aider à 
résister face au mal et à assumer notre existence en ce monde ? La 
question fondamentale étant de savoir si le mal peut être véritablement 
pensé et pansé en vue de l’épanouissement de l’homme. 

Pour tenter de répondre à ses différentes questions, nous 
interrogerons dans un premier temps la notion du mal et examinerons 
la manière dont elle a été traitée dans l’histoire de la pensée 
philosophique. Ensuite, nous examinerons les raisons qui font que 
Gabriel Marcel considère le mal comme un mystère et non un 
problème. Et enfin, il sera question de voir dans quelle mesure une 
thérapie du mal est envisageable. Comment par-delà les expériences 
négatives de la vie, par-delà l’angoisse du mal, trouver un modus 
vivendi susceptible de nous aider à nous affranchir du mal et à mieux 
vivre ? Dit autrement, y a-t-il une voie de salut possible face au mal ? 

 
1. Le mal : une question éternelle 

 
Du mythe à la philosophie en passant par la religion, l’homme erre 

à la recherche de solutions ou de réponses pour apaiser son inquiétude 
au sujet de questions dites éternelles telles celles de Dieu, de l’âme, de 
l’origine du monde, du mal, ou de la destinée humaine. Ce qui nous 
préoccupe ici, c’est de montrer comment elle a été abordée au cours 
des âges, tant par la pensée mythico-religieuse que par la pensée 
philosophique. Le mal désigne tout ce qui fait obstacle à la perfection 
de l’homme, tout ce qui limite et contredit son existence, le dérange 
dans son être et en définitive empêche son épanouissement. Le mal 
apparaît comme une contestation flagrante du bien. Alors que le bien 
se présente comme ce qui est avantageux pour l’homme et par 
conséquent souhaitable et digne d’être poursuivi, le mal est 
désavantageux et détestable. Cependant, tout homme fait 
nécessairement l’expérience du mal à travers les dommages causés ou 
subis et au-delà des vicissitudes de l’existence humaine qui engendrent 
douleurs, souffrances et angoisses, et chacun devra un jour « honorer » 
le rendez-vous de la mort. L’existence du mal contrarie le rêve de 
bonheur et d’éternité que tout homme caresse du fond de son cœur et 
ne saurait laisser personne indifférent. Elle constitue une énigme 
douloureuse qu’on ne saurait éluder ni esquiver. Selon P. Foulquié 
(1978, p. 419), « le problème du mal résulte de la difficulté que l’on 
éprouve à concilier la réalité du mal sous toutes ses formes avec 
l’existence d’un Dieu créateur, d’une puissance et d’une perfection 
infinie ». I1 est difficilement compréhensible qu’un Dieu infiniment 



 

120 
 

grand, puissant et bon puisse tolérer ou permettre l’existence du mal, 
encore moins, qu’il puisse en être l’auteur. 

Chronologiquement, l’explication première du mal nous est donnée 
par les mythes. Nous constatons chez tous les peuples, depuis les 
peuples les plus primitifs jusqu’à nos jours, l’existence de mythes qui 
sont des réponses que l’homme donne à son inquiétude face au mal. 
C’est ainsi que les différents récits mythiques, tout en mêlant dans des 
représentations imaginaires, à la fois l’histoire des dieux et celle des 
hommes, remontent à une sorte de « temps intemporel » et essaient de 
concilier l’existence de Dieu ou des dieux avec celle du mal. Nous 
assistons alors à des explications diverses sur l’origine primitive du 
mal et sur sa raison d’être. Très souvent, à travers les mythes, nous 
voyons les dieux en conflit avec les hommes. De ce conflit, les dieux 
sortent toujours vainqueurs et infligent aux hommes le mal comme 
tribut de leur témérité. Il ressort de ses différents mythes que le mal 
entre dans l’humanité à cause de la désobéissance des hommes ou de 
la témérité et de la rébellion d’êtres surhumains comme Prométhée ou 
Lucifère. Le mythe, malgré son effort d’explication, nous laisse 
insatisfaits, car en réalité, il tente d’esquiver le problème en le 
transférant, l’expliquant « obscurum per obscurius »18. C’est pourquoi, 
affirme E. Borne (1963, p. 48), « le mythe en montrant que le mal est 
toujours déjà là, l’explique au sens étymologique du mot ; il ne fait pas 
comprendre, mais il le déploie en quelque sorte jusqu’à l’infini ». En 
effet, le mythe nous laisse sur notre faim et la question, « pourquoi le 
mal ? », demeure. La présence du mal ne se justifie pas toujours par 
une faute antérieurement commise comme nous le constatons dans la 
plupart des mythes ; c’est le cas de Job dans la Bible. Il est un serviteur 
de Dieu, un « juste » qui n’a jamais transgressé la loi divine et qui, 
cependant, est accablé de malheurs sans raison apparente. C’est 
également le cas des enfants innocents qui souffrent et qui meurent. 

En définitive, la pensée mythico-religieuse, malgré son effort 
d’explication, échoue à résoudre la question du mal. À travers le 
mythe, nous sommes en présence d’un cercle vicieux où l’explication 
du mal se fait par recours à quelque mal antérieur. Le mythe n’apporte 
pas de réponse véritable à la question « pourquoi le mal ? » ni de 
solution. Faisant appel à l’imaginaire, il tente vainement d’apaiser 
l’angoisse du mal chez l’homme. L’espérance présentée dans le mythe 
de Pandore comme « seul réconfort de l’humanité en détresse » reste 
inaccessible puisque Pandore terrorisée, n’ose plus ouvrir la boite. La 
pensée judéo- chrétienne pose la Rédemption comme le seul recours 
pour l’humanité en péril ; mais là également il y a échec, car plus de 
vingt siècles après la venue de Jésus Christ - le Rédempteur et le 
Sauveur -, le mal demeure. Considérant ces difficultés, il est désormais 
possible d’affirmer avec E. Borne (1963, p. 60), que « le mythe n’est 
rien de plus ni moins qu’un effort sublime et vain pour conjurer 
l’angoisse du mal ». 

Après l’échec constaté de la pensée mythico-religieuse face au mal, 
la philosophie récupérera la question pour tenter de la résoudre à 
travers un discours plus rigoureux et rationnel. Les doctrines et les 
systèmes philosophiques vont alors se succéder d’âge en âge et 
essaieront chacun à sa manière de cerner, de comprendre, puis de 
résoudre une question qui de tout temps a préoccupé l’espèce humaine. 

 
18 Cette expression latine signifie le fait d’expliquer une chose déjà 

obscure et compliquée en la compliquant davantage. 



 

121 
 

Il s’agira moins dans ce qui va suivre, d’exposer toutes les doctrines 
philosophiques ayant traité de la question du mal que d’un repérage 
des grandes lignes de certaines conceptions qui ont nourri la réflexion 
de G. Marcel. 

La sagesse antique, inspirée de Socrate, réduit le mal à l’ignorance ; 
ce qui ne traduit pas entièrement la réalité. Le mal ne saurait être 
ramené exclusivement à l’ignorance ou à ses conséquences. Il arrive 
même souvent que la connaissance soit la cause du mal. C’est le cas 
lorsque la science à travers ses applications techniques est utilisée à 
des fins destructrices. À ce sujet, l’Ecclésiaste disait que « qui 
augmente sa science augmente sa douleur » (La Bible, 1984, Si, 1,18, 
p. 990). Celui qui est ignorant et ne le sait pas (celui qui contrairement 
à Socrate ne sait pas et ne sait pas qu’il ne sait pas) peut vivre dans une 
certaine béatitude, quoique sa situation puisse être considérée par celui 
qui a conscience de son ignorance et en souffre, comme une 
« malheureuse béatitude ». Si la connaissance ou la méconnaissance 
peuvent être identifiées au mal parce qu’étant source de mal, il existe 
par ailleurs des maux qui ne dépendent ni de l’une ni de l’autre. Il 
existe des situations où l’homme souffre, subit ou commet le mal parce 
qu’il est victime de passions diverses. Lorsque par exemple nous 
considérons une réalité comme celle de la mort des ceux que j’aime ou 
ma propre mort prochaine, nous ne pouvons manquer d’éprouver de la 
peine, et même de l’angoisse. Mais que pouvons-nous ? Quels que 
soient le progrès et la valeur de notre connaissance, il est illusoire de 
penser qu’elle viendra un jour à bout de la mort. Quel que soit son 
degré de connaissance, l’homme ne parviendra jamais à réaliser son 
désir d’éternité. Plutôt que de réduire le mal à l’ignorance, Marcel en 
donnera une définition plus large qui met en lumière l’ampleur et la 
complexité de la question. Sa définition du mal comme mystère 
englobe à la fois le mal comme ignorance, le mal dû aux méfaits de la 
science et de la technique, et le mal qui ne dépend ni de notre 
connaissance ni de notre méconnaissance. 

Considérant la dernière catégorie de mal, le stoïcisme fait 
remarquer qu’il y a des choses qui dépendent de nous et d’autres qui 
ne dépendent pas de nous. Le sage stoïcien doit alors s’évertuer à 
cultiver une indifférence vis-à-vis des choses qui ne dépendent pas de 
nous. « Sustine et abstine », telle est la devise du stoïcien ; ce qui 
signifie : « supporte » tout ce qui ne dépend pas de toi « et abstiens-
toi » de désirer quoi que ce soit. Le sage stoïcien ayant atteint l’état 
d’apathie, reste imperturbable et impassible devant le malheur le plus 
absolu. Plus rien ne le fait frémir. Pour Épicure, même la mort qui 
apparaît généralement comme le mal ultime, une fois comprise comme 
nécessité doit être acceptée et supportée avec sérénité. Ce qui est 
remarquable ici, c’est que le stoïcisme supprime purement et 
simplement la question du mal. Une telle attitude face au mal, en dépit 
de son héroïsme, ne nous paraît pas acceptable, car elle frise la 
résignation. Cette attitude est récusée par Marcel qui pense qu’il est 
impossible de trouver refuge dans la conception stoïcienne du mal 
malgré son effort d’explication et de compréhension. Est-ce à dire que 
le mal ne peut ni être expliqué rationnellement ni être compris ? 
Schopenhauer le pensait, mais Marcel affirme qu’une compréhension 
est possible et la philosophie a un rôle important à jouer à ce niveau. 
« La philosophie, dit-il, ne se reconnait ni la possibilité ni le droit de 
traiter le mal comme une substance ténébreuse et opaque qui serait 
dotée d’une existence intrinsèque » G. Marcel (1951, p. 95). Il ne doit 



 

122 
 

pas non plus accepter de le minimiser à la façon de Leibniz en disant 
qu’il n’est qu’un moindre bien ou une absence.  

Leibniz dans son Essai de Théodicée19 a dégagé la complexité 
philosophique de la question du mal. Il opère une distinction entre le 
mal métaphysique qui consiste dans l’imperfection, le mal physique 
dans la douleur, et le mal moral dans le péché. Une distinction qui 
correspond à celle opérée par Kant entre le mal absolu ou le désordre 
moral, le mal conditionnel ou la misère physique, et enfin l’injustice 
conséquente à l’inadéquation de la faute et du malheur. G. Marcel 
préfère cette dernière distinction à la première, parce que 
correspondant à une réalité plus profonde. Selon G. W. Leibniz (1969, 
pp. 107-108), « le mal est la tache sombre nécessaire à l’harmonie du 
tableau ». Cet argument est irrecevable pour celui qui vit la réalité du 
mal et en souffre. L’écrasement de l’homme par le mal ne saurait être 
un moyen pour la réalisation de l’harmonie du tableau qu’est l’univers, 
car l’homme selon Kant est une fin en soi. Partant, l’argument hégélien 
justifiant le mal est également irrecevable. Chez Hegel, le mal apparaît 
comme le moteur de l’histoire. Les hommes sont alors sacrifiés au 
dessein de la Providence qui les utilise comme instrument afin que 
l’Histoire s’accomplisse. Nous retrouvons ici un répondant du destin 
grec.  

Chez Leibniz comme chez Hegel, à l’instar de la pensée judéo- 
chrétienne, la question du mal est posée du point de vue de Dieu. Il 
s’agit essentiellement de justifier le mal sans pour autant sacrifier à la 
justice divine : il faut préserver l’innocence de Dieu. Cependant, il 
serait souhaitable et même obligatoire de poser le problème du point 
de vue de l’homme, car c’est pour l’homme et par l’homme que la 
question du mal se pose. La justification ici est inopérante et le mal 
demeure. En présence d’un homme qui souffre ou d’une mère qui vient 
de perdre son enfant, toute théodicée est inutile, nulle et non avenue. 
En ce sens, comme l’affirme J. P. Vial (1984, p. 1751), « toute 
tentative de justifier le mal, d’en faire une apparence ou de l’intégrer 
comme Hegel dans la rationalité du devenir, est non seulement 
sacrilège et irrespectueuse à l’égard de la souffrance, mais une 
prétention inadmissible de se mettre à la place de Dieu ou de le 
justifier. Cette prétention est à la base de tous les systèmes 
philosophiques ». Ce n’est pas en construisant des systèmes 
philosophiques que l’on trouvera une solution à la question du mal et 
cela, G. Marcel l’a compris. C’est pourquoi, à l’instar de Nietzsche, il se 
veut un philosophe anti-systématique. Chez ces deux philosophes, le 
problème du mal n’existe pas. Cependant, ce ne sont pas les mêmes raisons qui 
motivent cette négation du problème du mal. Alors que chez G. Marcel il 
est nié au profit du « mystère du mal » en vertu de la distinction faite 
entre problème et mystère, chez Nietzsche, le conflit entre le bien et le 
mal n’existe plus. Il semble l’avoir résolu en se situant au-delà du bien 
et du mal : par-delà le bien et le mal, pour reprendre le titre de son 
ouvrage. Il développe alors une morale philosophique, transcendant à 
la fois le bien et le mal. Cette conception ne rencontre pas l’assentiment de 
G. Marcel qui met ses lecteurs en garde contre la terminologie 
nietzschéenne. Nietzsche en réalité ne résout pas la question, mais 
l’élude par une transposition. Se détournant des vues nietzschéennes, 

 
19 Le terme « Théodicée » désigne chez Leibniz, la partie de la 

métaphysique qui, partant du principe de la bonté de Dieu, disculpe celui-ci 
du mal qui règne dans le monde. 



 

123 
 

G. Marcel va s’orienter vers d’autres horizons. Il développera alors sur 
le mal des vues proches de celles de J. P. Sartre ou de A. Camus. En 
présence du mal, il n’entend ni se résigner en l’acceptant purement et 
simplement ni s’arrêter à l’étape de la révolte. Il s’évertue à 
comprendre et pense contrairement à A.  Camus, que la vie malgré 
l’existence du mal a un sens qu’il est possible de découvrir. 

Il ressort de ce qui précède que le mal est résolument un défi à la 
raison. Si la raison trouvait la bonne réponse, le mal disparaîtrait, car 
la compréhension et l’explication du mal entraînerait du même coup 
la découverte de la technique de solutionnement. Mais hélas ! Le mal 
se montre rebelle, et toutes les tentatives de rationalisation et de 
solutionnement ont échoué. La philosophie fondée sur la raison semble 
battre en retraite. Cela fait dire à Y. Labbé (1980, p. 135) que « le mal 
et la raison semblent s’annuler mutuellement soit dans la 
compréhension du mal, soit dans le mal de l’intelligence ». C’est 
pourquoi G. Marcel envisage une approche autre. Il adopte une 
démarche qui se distingue nettement de la philosophie classique. 
Inspiré par l’existentialisme, il prend ses distances à l’égard du 
rationalisme, de l’empirisme et de l’idéalisme, pour proposer ce qu’il 
appelle une « philosophie concrète », enracinée dans l’expérience 
humaine. Cette philosophie concrète a pour fondement, « la réflexion 
seconde » comme méthode qui aura à charge de décrypter mal que 
G. Marcel appelle désormais le mystère du mal. Une telle 
considération nous amène à examiner les raisons qui font que 
G. Marcel considère le mal comme un mystère et non un problème. 

 
2. Du mal comme mystère 

 
Pour G. Marcel, parler du problème du mal relève d’une démarche 

illicite de la pensée qui résulte d’une confusion entre problème et 
mystère. « Il y a problème, affirme G. Marcel (1951, p. 68), de tout ce 
qui est placé “devant moi” ; et d’autre part, ce moi dont l’activité entre 
en jeu pour résoudre le problème, reste en dehors, ou en deçà, comme 
on voudra des données qu’il s’agit, pour lui de traiter et de manipuler 
pour faire apparaître la solution recherchée. » Le problème, selon 
G. Marcel, est quelque chose qui barre la route, quelque chose contre 
quoi l’esprit vient buter à un moment donné de la recherche. Le 
problème est nécessairement « hors de moi », « devant moi » ; il est 
alors possible au « je » qui est un présupposé de le cerner, de le réduire, 
et de le résoudre. Il relève par conséquent du monde objectivé et 
objectivable.   Dans le mystère, la distinction entre l’« en moi » et le 
« hors de moi » n’est plus faisable. Nous entrons alors dans un monde 
subjectif où toute vérification et partant, toute objectivation devient 
impossible ; ce qui nous plonge dans la sphère de la métaphysique. Le 
mystère ne saurait être appréhendé de façon objective. Il est selon 
G. Marcel (1940, p. 108), « quelque chose en quoi je suis moi-même 
engagé et qui n’est par conséquent pensable que comme une » sphère 
où la distinction de l’« en-moi » et du « devant-moi » perd sa 
signification et sa valeur initiale ». 

La singularité de l’approche marcellienne tient de son refus de 
considérer le mal non comme un problème, mais plutôt comme une 
expérience vécue qui implique l’être tout entier : c’est un mystère. 
Cette distinction, loin d’être purement terminologique, remet en cause 
l’idée même de « problème du mal ». Une telle considération nous 



 

124 
 

amène à nous demander dans quelle mesure est-il légitime de parler de 
parler de mystère en philosophie ?  Sur un plan général, le mystère se 
présente de prime abord comme ce qui est obscur à la pensée, ce qui 
est incompréhensible et inconnaissable. C’est ce que l’homme 
n’arrivera jamais à pénétrer et à expliquer. Le terme appartient 
traditionnellement au vocabulaire religieux. Dans la théologie 
chrétienne, il évoque ce qui dépasse la compréhension humaine, ce 
qu’on n’a jamais fini de comprendre et qui fait appel à la foi. L’on peut 
citer par exemple la Trinité ou la Rédemption. Or le philosophe, même 
croyant, aspire à comprendre. La tension entre mystère et philosophie 
paraît donc irréductible. Nous sommes de ce fait, face à une alternative 
embarrassante : ou bien le mal demeure un mystère, auquel cas toute 
tentative de rationalisation est vouée à l’échec, et la philosophie est 
battue en brèche, ou bien elle réussit à réduire le mystère du mal qui 
cesse alors d’être un mystère. En se confrontant à la question du mal 
comme mystère, la philosophie ne court-elle pas le risque de se renier 
ou de dépasser ses propres frontières pour se muer en art, en théologie 
ou en mysticisme ? Pour G. Marcel, en dépit de ce risque, la 
philosophie a le devoir de se confronter au mystère du mal, non pas 
comme l’a fait jusque-là, la tradition philosophique, c’est-à-dire de 
manière spéculative et abstraite, mais de manière concrète, à partir de 
l’expérience vécue. Se fondant sur ce qu’il appelle « réflexion 
seconde », il revisite la question du mal de manière existentielle pour 
mieux cerner sa profondeur. Sa démarche se veut exploratoire ; d’où 
la mise en œuvre de la « réflexion seconde » comme méthode 
d’approche du mystère du mal. À l’inverse du problème, le mystère ne 
peut être objectivé : il est en moi et fait partie de mon existence.  

La réflexion sur le mal de G. Marcel a pour source, son expérience 
vécue, concrète et personnelle. Ce qui a fait dire à E. Gilson (1947, 
p.1) qu’« il fait partie de cette génération de philosophes français dont 
la spéculation philosophique n’a d’autre source que leur expérience 
personnelle ». C’est cela qu’il convient d’appeler une philosophie 
concrète, c’est-à-dire, une philosophie orientée contre l’abstraction et 
l’idéalisme sans pour autant se confondre avec l’empirisme. C’est une 
philosophie qui se servira de l’expérience conne tremplin. 
L’expérience aura à charge de nourrir continuellement la réflexion qui 
devra toujours y revenir. G. Marcel a connu et vécu le sentiment du 
tragique à travers sa vie privée, et surtout à travers les deux guerres 
mondiales qui, selon lui, ont eu une valeur propulsive dans sa 
recherche sur le mal. Pour lui, le mal se présente de prime abord 
comme une rupture ou un manque d’équilibre ; ce qui se traduit par un 
malaise ou un mal être dans l’existence qui a pour corollaire la 
souffrance. 

Considérant les expériences négatives de la vie et la situation qui 
est la sienne en ce monde, G. Marcel pense que le philosophe a un rôle 
fondamental à jouer dans la compréhension, puis éventuellement dans 
la résolution de la question du mal. Mais que peut la philosophie ? Que 
peut le philosophe qui ne dispose que de l’instrument de la réflexion ? 
Sera-t-il à même de cerner et de résoudre la question ? Selon 
G. Marcel, la réflexion philosophique face à la question du mal devra 
prendre son essor dans une sorte « d’intuition aveuglée ». Cependant, 
affirme G. Marcel (1951, p. 173), « cette intuition chez le philosophe 
n’a pas le pouvoir comme chez le poète, et a fortiori chez le prophète, 
de se formuler directement. Elle en est réduite à alimenter 
souterrainement une réflexion qui ne peut s’exercer que sur 



 

125 
 

l’expérience commune telle qu’elle s’offre à un esprit de bonne foi ». 
C’est en cela que la « réflexion seconde » en tant que méthode a toute 
son importance. Elle devra permettre le passage de l’abstrait au concret 
et partant, permettre d’appréhender le mal dont tout homme fait 
l’amère expérience à travers les vicissitudes de la vie. 

La « réflexion seconde » comme méthode, procède d’une volonté 
de comprendre la réalité dans toute sa profondeur, et est inspirée à la 
fois de Bergson et de Schelling. Elle est très proche de la description 
phénoménologique sans pour autant s’y ramener. Elle jouera 
pratiquement le même rôle que l’« épochè » de Husserl c’est-à-dire, 
dévoiler des essences. Cependant, si pour Husserl, il s’agit d’aller aux 
choses elles-mêmes, pour G. Marcel (1984, p. 1749), il sera question 
de « retourner à l’immédiat », c’est-à-dire, « restaurer le concret par-
delà les déterminations disjointes et désarticulées de la pensée 
abstraite ». La « réflexion seconde » est en fait une réflexion à la 
seconde puissance, une réflexion de la réflexion, c’est-à-dire, une 
réflexion critique s’exerçant sur les procédés mis en œuvre par « la 
réflexion première » et sur ses résultats. Contrairement à la réflexion 
première qui est essentiellement analytique, abstraite et objectivante, 
la « réflexion seconde », grâce à sa vertu critique permet de constater 
que les jugements aboutissant aux représentations habituelles de la 
réalité restent superficiels et que même les représentations de types 
scientifiques qui sont plus rigoureuses et d’une utilité certaine, en tant 
que fruits de la « réflexion première », se révèlent inefficaces dans 
certains domaines. La question du mal ne saurait être traitée 
efficacement par la « réflexion première ». Le mal ici est concret ; c’est 
celui d’une rupture, d’un manque d’équilibre vécu comme un mal être, 
synonyme de souffrance. La « réflexion seconde » permet alors de 
comprendre que le mal échappe à toute prise objective ; ce qui amène 
G. Marcel à le poser comme mystère. Cela complique davantage la 
question ; car si le mal est un mystère, comment peut-il être pensé ? 
N’est-ce pas là une solution magique visant à clouer au silence tous 
ceux qui prétendront tenir un discours quelconque sur le mal ? 

La « réflexion seconde » permet de saisir que le mal n’est pas 
pensable directement. C’est pourquoi G. Marcel utilise le détour de la 
description qui devra permettre de montrer, de dévoiler le mal en tant 
que mystère et en définitive, d’atteindre son essence. Cette description 
utilisera fréquemment le théâtre comme moyen de dévoilement 
permettant de mettre en lumière certaines situations existentielles qui, 
exprimées autrement, perdraient leur intensité. À travers par exemple 
L’iconoclaste, G. Marcel met en scène des êtres déchirés et tourmentés 
par le tragique de l’existence et la complexité des relations humaines, 
des êtres en proie au mal. C’est en cela que l’art vient au secours de la 
philosophie. Comme la plupart des pièces de G. Marcel, L’iconoclaste 
donne l′impression d’être inachevé. La fonction du théâtre étant de 
montrer plutôt que de démontrer. Il montre des situations dramatiques 
et concrètes ; ce qui favorise le retour à l′immédiat à travers la 
communion à l’épreuve des acteurs. Cette « monstration » jamais 
achevée donne prise à la réflexion philosophique qui se doit d’être 
ouverture et non clôture. Ainsi, comme chez T. Adorno, l’art et la 
philosophie deviennent des modes de résistance. Ils se complètent, car 
comme le dit à juste titre T. Adorno (1995, p.110), « l’art a besoin de 
la philosophie, qui l’interprète pour dire ce qu’il ne peut dire, alors 
même que cela ne peut être dit que par l’art, dans la mesure 
précisément où il ne le dit pas ». 



 

126 
 

Confronté à la question du mal, Schopenhauer en excluait toute 
tentative d’explication rationnelle, car cela ne peut que conduire à 
l’échec de la raison. Le mal en tant que réalité vécue est inhérent au 
« vouloir vivre ». Il entre dans la catégorie des réalités que K. Jasper 
appelle « situations limites ». Pour définir ces « situations limites », 
K. Jaspers (1940, p. 348) se sert d’exemples : « des situations comme 
celles qui consistent dans le fait que je ne puis vivre sans lutte et sans 
souffrance, que je prends inévitablement la Faute sur moi, que je dois 
mourir, voilà ce que j’appelle des “situations limites” ». « Le mal en
tant que situation linite, affirme G. Marcel (1940, p. 348) ne se laisse 
pas dominer par l’esprit qui le considère ; il est plutôt comme une paroi 
contre laquelle nous nous heurtons ». Il ne saurait être véritablement 
expliqué ; il ne peut qu’être senti et éprouvé existentiellement. C’est 
pourquoi G. Marcel l’affirme comme mystère. Mais, l’affirmation du 
mal comme mystère ne relève pas de la démission ; ce n’est pas non 
plus une façon de déclarer son absurdité. Le mystère du mal est avant 
tout une question existentielle et en tant que telle ne peut être pensée 
directement, car affirme Troisfontaines (1968, p. 203), « l’existence 
n’est pas pensable directement, étant l’immédiat pur, la limite, l’axe 
de référence de la pensée elle-même. La penser serait la convertir en 
pseudo-essence ».  

En tant que situation limite, le mal est une épreuve existentielle qui 
ne saurait être démontrée ou expliquée rationnellement. Il ne peut 
qu’être élucidé. Cette élucidation, à défaut de la voie déductive, devra 
passer par la description. Et c’est en cela que le théâtre est d’un intérêt 
certain pour G. Marcel, car il permet le passage du penser (réflexion) 
au panser (attitude existentielle). 

 
3. Panser le mal par-delà la philosophie 

 
Après le constat de l’impossible solutionnement du mystère du mal, 

que reste-t-il à l’homme ? La tentation la plus immédiate semble être 
la révolte contre l’existence elle-même, voire contre le créateur 
supposé du monde. C’est l’attitude adoptée par Ivan Karamazov, un 
personnage de Dostoïevski, qui refuse d’adhérer à un monde où les 
enfants meurent, c’est-à-dire un monde marqué par une souffrance 
injustifiable. Une telle révolte cependant ne conduit qu’au désespoir, 
voire au suicide, ce qui aggrave le mal plutôt que de l’apaiser. Pour 
G. Marcel, une fois reconnue la dimension mystérieuse du mal et 
corrélativement, l’inexistence d’une solution rationnelle, l’homme est 
appelé à accepter sa condition d’« être incarné » et à composer avec le 
mal. Cette attitude implique le renoncement à toute approche 
strictement analytico-rationnelle au profit d’autres horizons, où une 
issue demeure possible, sans que l’on puisse pour autant parler 
véritablement de solution. À cette étape de sa démarche, G. Marcel 
choisit de croire et d’espérer, de s’ouvrir à une transcendance qu’il 
qualifie de méta-problématique. Il adopte ainsi une attitude qui 
s’apparente à la fois au mysticisme et à la religion, tout en affirmant 
sa volonté de demeurer philosophe. Nous nous demandons alors 
comment une telle posture est-elle philosophiquement tenable ? 
N’assistons-nous pas ici à un faux-fuyant ou à un syncrétisme qui, sur 
le plan philosophique, est difficilement justifiable ? Afin d’éclairer 
cette position apparemment équilibriste, il convient d’examiner 
successivement les notions de mysticisme, de foi et d’espérance, 



 

127 
 

auxquelles G. Marcel accorde une importance fondamentale. Il s’agit, 
en filigrane, de trouver les voies et moyens de panser le mal et non de 
le guérir. Comme le chirurgien qui recoud, mais ne cicatrise pas, le 
médecin qui soigne, mais ne guérit pas, G. Marcel veut penser 
pleinement le mal en le pansant à travers une éthique de la 
transcendance ; le principe de guérison se trouvant dans l’organisme 
lui-même, ou si l’on préfère, dans l’Être. 

Le mysticisme est généralement classé du côté de l’anormal, de 
l’étrange ou du non-orthodoxe. Il désigne « tout ce qui ne s’inscrit plus 
dans l’unité sociale d’une foi ou des références religieuses, mais se 
situe en marge d’une société laïcisée et d’un savoir constitué à partir 
d’objets scientifiques » (Encyclopaedia Universalis, 1989, p. 1032). 
Le mysticisme prétend atteindre des réalités inaccessibles à la 
connaissance analytico-rationnelle. Le secret est son apanage ; son 
discours, énigmatique et implicite, flirte avec l’irrationnel. Il s’agit 
d’un langage voilé, parlant de ce qui ne peut être dit. Partant de ces 
considérations, une « philosophie mystique » semble contradictoire, 
car la philosophie se veut rationnelle, claire et explicite, sans secret ni 
ésotérisme. Cependant, pour G. Marcel, le mysticisme revêt une valeur 
positive. Il ne s’oppose pas à la philosophie comme une anti-
philosophie, mais constitue plutôt une transcendance de la 
philosophie. Il se distingue de la philosophie sans pour autant être une 
anti-philosophie. Il est plutôt une transcendance de la philosophie. 
Comme le précise R. Troisfontaines (1968, p. 281), « il ne signifie pas 
simplement un dépassement dans la même dimension, mais 
correspond plutôt à un changement de plan ». Il existe ainsi, selon 
G. Marcel, une continuité entre philosophie et mysticisme. Le 
mysticisme devient un moyen privilégié d’accéder à des réalités plus 
profondes ; ce qui explique qu’il l’ait beaucoup préoccupé et même 
tenté. Le mode de pensée philosophique se distingue de celui 
mystique. Cependant, lorsque nous examinons attentivement la 
philosophie du mystère amorcée par G. Marcel, nous nous apercevons 
que la frontière entre le mystère et le mystique n’est pas nette. C’est à 
la faveur d’un rapprochement opéré assez subtilement entre mystère et 
mystique que la réflexion sur le mystère du mal débouche finalement 
sur une sorte de mystique religieuse entretenant une relation 
privilégiée avec un Dieu transcendant, lequel Dieu est identifié à 
l’Être.  

La foi implique une renonciation à la démarche purement 
analytico-rationnelle. Elle apparaît comme l’aboutissement d’un long 
cheminement philosophique et d’un engagement personnel. Elle ne nie 
pas la philosophie, mais la dépasse. Il convient toutefois de distinguer 
clairement la foi du fidéisme. Ce dernier rejette la raison, tandis que la 
foi marcellienne cherche un équilibre instable entre le dépassement de 
la raison et la fidélité à l’exigence de rationalité. Lorsque nous 
analysons l’attitude du croyant telle que G. Marcel la décrit, nous 
sommes en droit de nous demander si l’homme peut réellement trouver 
dans la foi un recours salutaire. La foi n’est-elle pas une illusion 
consolante, un saut périlleux dans l’inconnu ? N’est-elle pas une 
tentative désespérée pour échapper à l’angoisse ? Pour Marcel, celui 
qui parle de la foi sans en avoir fait l’expérience est comparable à un 
aveugle-né parlant de la vision. L’acte de foi est un risque, analogue à 
la confiance placée en une personne susceptible de trahir. Il écrit ainsi : 
« Je place ma confiance en une personne : je suis sûr que tu ne trahiras 
pas mon attente… Cette assurance n’est pas une conviction ; elle va 



 

128 
 

au-delà de ce qui m’est donné, de ce dont j’ai l’expérience, elle est une 
extrapolation, un bond, un pari qui comme tous les paris peut être 
perdu. » (G. Marcel, 1940, p. 204). Si la foi ne permet pas de résoudre 
la question du mal, et de lui apporter un remède, elle l’éclaire par 
l’ouverture au transcendant et au monde du mystère. En ce sens, elle 
apparaît plus féconde que la révolte ou la résignation. 

La réflexion de G. Marcel sur le mystère du mal s’achève dans une 
philosophie de l’espérance, qu’il considère comme centrale dans son 
œuvre : « S’il est dans mon œuvre un concept qui surpasse tous les 
autres, c’est sans doute celui de l’espérance conçue comme un 
mystère » (G. Marcel, 1965, p. 59). Contrairement à l’optimisme naïf, 
l’espérance possède une valeur positive en tant qu’elle permet de 
retrouver l’équilibre et le sens de l’existence entravée par le mal. Elle 
ne nie pas le tragique de la condition humaine ; elle n’existe que là où 
subsiste la tentation du désespoir. L’espérance n’est ni un simple 
souhait ni une attente passive : elle est une lutte et un combat contre le 
mal et le désespoir. Espérer, c’est affirmer que le mal ne saurait avoir 
le dernier mot, que la libération ou le salut demeure possible à 
l’horizon. Cette espérance repose sur la foi : foi en Dieu et en l’au-
delà. Ainsi, seul le croyant peut véritablement espérer au sens 
marcelien du terme. Reconnaissant l’absence de solution humaine au 
mal, le croyant opère un dépassement et place sa confiance en Dieu, 
convaincu que l’homme est un « homo viator », c’est-à-dire, un 
voyageur de passage sur la terre. Certes, l’espérance relève d’un 
domaine invérifiable et irrationnel. Celui qui espère n’est pas toujours 
capable de justifier rationnellement son attitude spirituelle. Pourtant, 
en dépit des objections - illusion consolante, aveuglement volontaire - 
l’espérance transforme l’existence. Subjective et fragile, elle demeure 
néanmoins raisonnable en ce qu’elle permet à l’homme de continuer à 
vivre. L’espérance fait vivre : telle est sa vérité essentielle. Elle permet 
à l’homme de se réconcilier avec « l’insolubilité de l’énigme de 
l’existence ». 

La réflexion philosophique sur le mal rencontre inévitablement la 
question de Dieu. Lorsqu’elle est authentique, elle atteint tôt ou tard 
ce que G. Marcel appelle le suprême alternatif, c’est-à-dire 
l’obligation de choisir pour ou contre Dieu, entre l’athéisme et la 
religiosité. Le mystère du mal constitue ainsi un point de rupture pour 
la pensée purement rationnelle et engage le philosophe dans une 
décision existentielle. Confrontée au mystère du mal et mettant 
constamment en œuvre la « réflexion seconde » comme méthode 
d’approche, la philosophie de G. Marcel évoluera progressivement 
vers la foi religieuse. Cette foi devient pour lui une « terra firma », une 
terre ferme à partir de laquelle il espère retrouver l’équilibre humain si 
souvent menacé par l’expérience du mal. À partir de ce moment, sa 
pensée se transforme profondément et prend la forme de ce qu’il 
convient d’appeler une philosophie religieuse. Toutefois, considérant 
l’opposition traditionnelle entre philosophie et religion, nous pouvons 
nous demander si une philosophie religieuse est logiquement possible 
ou même souhaitable. N’y a-t-il pas là une contradiction interne, ou du 
moins le risque d’un syncrétisme philosophico-religieux qui ne serait, 
en définitive, ni pleinement philosophie ni véritablement religion ? 
Cette interrogation est centrale pour comprendre la prudence de 
Marcel dans sa démarche. La philosophie religieuse dont il est 
question ici ne se confond ni avec la théologie ni avec une doctrine 
confessionnelle. Elle est avant tout une philosophie ouverte à la foi, 



 

129 
 

une philosophie croyante et espérante, tournée vers la plénitude du 
vécu. Elle ne prétend pas résoudre le mystère du mal, mais cherche à 
donner un sens à l’existence malgré les expériences négatives et le 
malheur de la conscience humaine. Par-delà l’impossibilité d’un 
solutionnement rationnel du mal, elle nourrit l’espérance qu’un jour 
l’homme sera délivré de celui-ci et que l’équilibre de l’être pourra être 
retrouvé. Cette philosophie religieuse correspond à une démarche 
strictement personnelle et subjective, aboutissant à la reconnaissance 
d’un Dieu auquel le philosophe fait appel dans l’espérance du salut. 
Elle engage l’existence tout entière et ne saurait se réduire à une 
construction théorique abstraite. C’est pourquoi elle peut se concevoir 
comme une philosophie de non-alignement. Elle refuse aussi bien le 
dogmatisme que le rationalisme étroit et ne s’inscrit dans aucun 
système fermé. Elle se défie de toute orthodoxie et de tout 
enfermement doctrinal, car « le philosophe en tant que tel ne peut 
s’inféoder à une Église quelle qu’elle soit » (G. Marcel, 1951, p. 96). 
Même lorsqu’il adhère à une religion positive, le philosophe doit 
préserver sa liberté de penser, maintenir son goût de la compréhension 
et exercer son esprit critique. Ainsi, bien que converti au christianisme, 
G. Marcel choisira de maintenir un équilibre instable entre la religion 
intégrale et la pure philosophie. Il n’a jamais voulu abandonner le 
terrain philosophique au profit de la théologie, convaincu que la 
philosophie religieuse ne peut exister qu’à la frontière, dans la tension 
féconde entre foi vécue et exigence critique. 

 
Conclusion 

 
Au terme de cette aventure intellectuelle avec G. Marcel au cœur 

du mystère du mal, il ne s’agit pas tant de clore la réflexion que d’en 
dresser un bilan ; lequel bilan se veut être ouverture. L’intérêt majeur 
de cette démarche porte moins sur un résultat définitif que sur le 
chemin parcouru. Il ne s’agit donc nullement de juger G. Marcel, de 
dire s’il a tort ou raison dans ses prises de position fondamentales sur 
ce qu’il nomme le « mystère du mal ». À ce propos, nous pouvons faire 
nôtre l’affirmation de C. Péguy selon laquelle « une philosophie n’est 
point une chambre de justice. Il ne s’agit pas d’avoir raison ou tort… 
C’est une marque de grossièreté (en philosophie) que de vouloir avoir 
raison contre quelqu’un » (C. Péguy, in R. Troisfontaines, 1968, p. 
101). 

Le constat auquel aboutit cette réflexion est clair : la question 
« pourquoi le mal ? » demeure. Elle se fait seulement plus précise et 
plus exigeante : « pourquoi le mystère du mal ? ». Le mystère du mal 
résiste aussi bien aux explications mythico-religieuses qu’aux 
tentatives de clarification philosophiques. Tout l’effort de G. Marcel 
aura consisté à faire prendre conscience de cet état de fait et à nous 
amener à dépasser les bornes du problème pour accéder à l’ordre du 
mystère, radicalement différent. Loin de constituer une démission de 
la philosophie face à un problème insoluble, l’affirmation du mal 
comme mystère apparaît au contraire comme l’aboutissement d’une 
authentique prise en charge philosophique. Elle est le fruit d’une 
recherche qui ose sortir des sentiers battus et reconnaitre la spécificité 
d’une question qui concerne tout homme et tout l’homme. Face au 
mystère du mal, la raison, en tant que telle, perd sa souveraineté ; la 
philosophie rationnelle, spéculative, trop spéculative se révèle 
inopérante. Il devient alors nécessaire de se tourner vers une 



 

130 
 

philosophie concrète et intuitive, enracinée dans l’expérience vécue. 
Cette philosophie, dont la « réflexion seconde » constitue le fer de 
lance, permet de comprendre qu’en présence du mystère du mal, le 
philosophe doit renoncer à certaines exclusives s’il veut saisir la 
question dans toute son ampleur. La meilleure attitude consiste dès lors 
à rompre avec le rationalisme et l’objectivisme pour s’orienter dans le 
sens d’une participation existentielle. Le mystère du mal exige en effet 
une approche personnelle et concrète, dans laquelle la subjectivité 
entre nécessairement en ligne de compte. L’homme est un être en 
situation, et toute réflexion sur le mal qui ferait abstraction de cette 
condition manquerait sa cible. C’est pourquoi il s’agit, pour le 
philosophe, d’opérer un véritable changement de plan, de quitter 
définitivement le plan du problème pour celui, plus authentique, du 
mystère. 

À ce niveau, il devient possible d’en appeler à Dieu et de mettre en 
lui sa confiance, réalisant ainsi une forme de « pari » à l’mage de 
B. Pascal, en vue du salut. Toutefois, quand bien même il aura accepté 
de réaliser ce pari, le philosophe demeurera inquiet. La conscience 
philosophique, habitée par l’exigence de comprendre le mal dans sa 
totalité, ne trouve pas ici pleine satisfaction. Le Dieu auquel G. Marcel 
invite à recourir reste hypothétique et incertain. Nous nous retrouvons 
alors, à l’image des personnages de L’iconoclaste, écartelés entre 
confiance et méfiance, entre croyance et incroyance, entre religion 
intégrale et exigence philosophique. Car le philosophe, comme le 
suggérait Nietzsche, même lorsqu’il rêve de réalités extraordinaires, 
demeure aussi un « soupçonneur ». Enfin, en dépit du malheur de la 
conscience humaine et de l’impossible solutionnement du mystère du 
mal, G. Marcel nous invite à ne pas désespérer. Il demeure encore 
possible d’espérer. Seule l’espérance peut permettre à l’homme de 
continuer à vivre et, peut-être, de découvrir un sens à l’existence, au 
cœur même de l’épreuve du mal. 
 
Références bibliographiques 

 
ADORNO W. Theodor, 1995, Théorie esthétique, trad. Marc Jimenez 

et Eliane Kaufholz, Paris, Klincksieck. 
BORNE Etienne, 1963, Le Problème du Mal, Paris, P.U.F. 
CHENU Joseph, 1948, Le théâtre de Gabriel Marcel et sa signification 

métaphysique, Paris, Aubier Montaigne. 
DOSTOÏEVSKI Fiodor, 1972, Les frères Karamazov, trad. Elisabeth 

Guertik, Paris, Stock.  
ELIADE Mircea, 1957, Mythes, rêves et mystères, Paris, Gallimard. 
ENCYCLOPAEDIA Universalis, 1989, Corpus 15, Paris, 

Encyclopaedia Universalis. 
FOULQUIÉ Paul, 1978, Dictionnaire de la langue philosophique, 

Paris, P.U.F. 
GILSON Etienne, 1947, « L’existentialisme chrétien », in 

L’existentialisme chrétien : Gabriel Marcel, (Collectif), Paris, 
Plon. 

JASPER Karl, 1940, « Système de philosophie », in G. Marcel, Essai 
de philosophie concrète, Paris, Gallimard. 

KANT Emmanuel, 1976, Fondement de la métaphysique des mœurs, 
trad. V. Delbos, Poitier, Delagrave.  

La Bible de Jérusalem, 1984, trad. École biblique de Jérusalem, Paris, 
Cerf. 



 

131 
 

LABBÉ Yves, 1980, Le sans du mal : Théodicée du Samedi Saint, 
Paris, Beauchesne.  

LEIBNIZ Gottfried Wilhel, 1969, Essai de Théodicée sur la bonté de 
Dieu, la liberté et l’origine du mal, Paris, Garnier-
FIammarion. 

MARCEL Gabriel, 1927, Journal métaphysique, Paris, Galimard. 
MARCEL Gabriel, 1947, Le mal est parmi nous (collectif), Paris, 

Plon. 
MARCEL Gabriel, 1940, Essai de philosophie concrète, Paris, 

Gallimard. 
MARCEL Gabriel, 1944, Homo-viator, Paris, Aubier-Montaigne. 
MARCEL Gabriel, 1947, L’iconoclaste, Paris, Aubier-Montaigne. 
MARCEL Gabriel, 1947, Le Monde cassé, Paris, Aubier-Montaigne. 
MARCEL Gabriel, 1951, Les hommes contre l’humain, Paris, la 

colombe. 
MARCEL Gabriel, 1965, Paix sur la terre, Paris, Aubier-Montaigne. 
MARCEL Gabriel, 1967, Foi et réalité, Paris, Aubier-Montaigne. 
MARCEL Gabriel, 1968, Être et Avoir II, Réflexion sur l’irréligion et 

la foi, Paris, Aubier-Montaigne,  
MARCEL Gabriel, 1984, Refus de l’invocation », in Dictionnaire des 

philosophes, Paris, P.U.F. 
NIETZSCHE Friedrich, 1985, Par-delà le bien et le mal, trad. 

G. Bianquis, Paris, Plon. 
TROISFONTAINES Roger, 1968, De l’existence à l’être II. La 

philosophie de Gabriel Marcel, Louvain, Nauwelaerts. 
VIAL Jean-Pierre., 1984, Gabriel Marcel », in Dictionnaire des 

philosophes, Paris, P.U.F. 
 


